

مُوّلُونَ عَلَيْهِ مِنْ مِنْ اللَّهُمْ مِنْ اللَّهُمْ مِنْ اللَّهُمْ مِنْ اللَّهُمْ مِنْ اللَّهُمْ مِنْ اللَّهُمُ

علامه بزرگوار شیخ علی تمازی شایم و دی

ترجهه دخقيق

سمن العُلامة الصريب المحق فاصل الإن

برَ نسكِل: بَجَامِعَكُ اللَّهِ الْعُكُومْ ملتان

## یه کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.

منجانب. سبيل سكينه

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان





۷۸۶ ۱۰-۱۱-بإصاحب الؤمال اوركني"



Engly Car

نذرعباس خصوصی تعاون: رضوان رضوی اسملا می گنب (ار د و )DVD دٔ یجیٹل اسلامی لائبر ریری ۔

SABIL-E-SAKINA Unit#8, Latifabad Hyderabad Sindh, Pakistan. www.sabeelesakina.page.tl sabeelesakina@gmail.com

iabir abbas@vahoo.com

http://fb.com/ranajabirabba

# **ضابطه** جماحقوق محفوظ

| لتاباثبات ولايت تكوينيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | نام  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| المديز گوارعلى نمازى شاهرودى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | مولف |
| مه و تحقیق شدی العلماء علامه اصر العلماء علامه اصر العلماء علامه اصر العلماء علامه اصر العلماء علامه العلماء ال | ترج  |
| ي پښېل مدرسه باب العلوم ملتان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
| سیدانقارا حرکر دیزی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ناثر |
| زنگ غلام مصطفیٰ صاد تی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | کمپو |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تعدا |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | طبع  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | قيمة |

ملنے کا پہتہ مدرسہ باب العلوم چوک نوال شہرابدالی روڈ ملتان 0300-7336499

#### فلينس

| 22 | Marie Commission Commi |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 24 | علامة ليل القدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 24 | موضوع اول من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 25 | موضوع دوم به موسال موسال موسال من المنظمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 25 | توضيح المستعمل المستع |
| 26 | موضوع سوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 26 | موضوع چېارم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 26 | موضوع پنجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 27 | تقسيم قرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 27 | موضوع ششم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 28 | موضوع بفتم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 29 | متشابهات كيذر يعياحتجاج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 33 | كلام حسينا كتاب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 34 | حضرت امير المومنين طلينهم نے اپنے خطبہ کے شمن میں فرمایا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 34 | فرآن پاک صامت کتاب ہے اور میں خداکی ناطق کتاب ہوں'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 34 | ا مام سجاد زین العابدین علیظم نے فرمایا: امام فقط معصوم ہی ہوگا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 34 | ا مام ملائق قرآن کی طرف مدایت ،اور قرآن امام ملائق کی طرف مدایت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 35 | اپنی عقل درای سے قبیر کرنے سے ڈرو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| $\bigcirc$ | (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونية)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 35         | پنیمبرا کرم النایکم نے اپنے خطبہ میں فرمایا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 36         | ا مام جعفرصا دق عليلهم نے اپنے رسالہ شریفہ میں فرمایا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 37         | علامه حبيب الله خوني نهج البلاغه كي شرح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 37         | اصحاب بیغمبر ملتی کی اوروه لوگ جوان کے بعد آئے مستقب میں مستقبل اور اوران کے بعد آئے مستقبل میں اور اوران کے بعد آئے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 38         | " آیابطور مجز وقرآن کریم ان کے لیے کفایت نہیں کرتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 39         | ہم ہر گز قر آن مجید کے خلاف کچھنہیں کہتے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 41         | ميزان خالف قرآن كي بيجيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 39         | اول اصول كافي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 40         | كس طررح قرآن كے خلاف ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 40         | منی تمام بدن سے خارج ہوتی ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 39         | میزان ان لوگوں کیلئے ہے جوعلوم ومعارف قرآن کے عالم ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 41         | الهي بربوبيتك توسلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 41         | وه، توسل امير المومنين علائلة كا اتكارى ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 43         | آيت شريفه اولى الامر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 46         | روايات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 47         | حضرت رسول اكرم ملتَّ أيَّتِهِم يسنديده خدامين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 48         | چندآیات درج ذیل ہیں جوعکم غیب امام پردلیل ہیں۔<br>پر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 51         | وسائل الشيعة والمساهدة المساهدة المساهد |
| 51         | تفيرحم والكتاب أميين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 51         | امام بين على ابن ابي طالب عليكم بين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 52         | روضه و کافی پر این در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

|            | <del>_</del>                                                                                          |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| $\bigcirc$ | (جواهر العبقرية في اثبات ولاية التكونية)                                                              |
| 52         | علامه بلسي نے مراة العقول میں فرمایا                                                                  |
| 53         | كتاب بين سے مراد آئم هدى بين                                                                          |
| 55         | خطبهوسيليه المساوية  |
| 55         | چه کلمات ( ذکر تبیل ،ایمان ،قر آن ، دین اور صراط )                                                    |
| 59         | راسخون في العلم آئمَه هدئ اللِّه مين -                                                                |
| 60         | تمهارے اعمال خدااوررسول ملتی التم و کیھتے ہیں                                                         |
| 65         | تجسس نہ کرو۔اورایک دوسرے پر بُرے گمان نہ کیا کرو                                                      |
| 66         | بنابرای سروی در                                                   |
| 67         | هم پیچلی: این از این                                              |
| 68         | روايات خاصه:                                                                                          |
| 69         | اگر بنابیه وکه پیغمبراکرم طبخ ایکه علم رسالت                                                          |
| 70         | طلاق نه دو بلکه اپنے پاس رکھو                                                                         |
| 69         | يغمبرا كرم التابيخ كاباطني علم                                                                        |
| 71         | آیا پیغمبرا کرم طنی آیا کم نے ان لوگوں سے ارتباط نہیں رکھا                                            |
| 72         | علم يغيبر طني يَلِيَّه ورحضرت على علايطان بيرك ستقبل                                                  |
| 73         | میمکن ہے کہ جس شخص کے بارے میں معلوم ہو کہ وہ چوری کرے گا                                             |
| 74         | حضرت موی این جعفر علیظام نے زیاد بن مروان اورعلی این ابی حمز ہ بطائنی کواپناو کیل قرار دیا            |
| 75         | پیغیبرا کرم طلّی آیا تم اور آئم مصدی طلیسالوگوں کی آنے والی تقدیرے                                    |
| 76         | اس: آیت میں ملک سے مراد سلطنت                                                                         |
| 78         | عبارت ديگر: خداوندعالم نے تمام اشياء کو پيغمبرا کرم النَّائِيلَم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله |
| 80         | ىپېلى قىسل                                                                                            |

|              | ~  |                                                                     |
|--------------|----|---------------------------------------------------------------------|
| $\mathbb{C}$ | 8) | (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه)                            |
| 80           | )  | بدان: ملک یعنی سلطنت، ریاست.                                        |
| 81           |    | ملک اور ما لک میں فرق.                                              |
| 83           | •  | ملک پوسف اہل مصر                                                    |
| 84           |    | تا بوت آئے گاجس میں سکینہ خدا کی طرف ہے ہے۔                         |
| 84           |    | حضرت داؤر علالله نے جواب دیا د نبے چراتے ہوئے                       |
| 85           |    | بنی اسرائیل آپ ملائقه کی خدمت میں حاضر ہوئے                         |
| 86           |    | ہم نے پہاڑوں اور پرندوں کو حکم کیا کہ داؤد کے                       |
| 86           |    | خالد بن ولیدنے حضرت علی ابن ابی طالب علائشا کود یکھا کہ             |
| 87           |    | علی بن ابراہیم منی نے اپنی تفسیر میں نقل کیا حضرت سلیمان نے عرض کیا |
| 88           |    | خدانے ملک سلیمان علائظ کواس انگوشی میں قرار دیا                     |
| 89           |    | وَهَبْ لِي مُلْكًا) خداوندعالم نے فرمایا                            |
| 90           |    | : اور ہواکوسلیمان کا تابعدار بنادیا تھا کہاس کی صبح                 |
| 91           |    | سليمان عليظام اس كى اس بات پرمسكراديت                               |
| 90           |    | میں سلیمان اللئلا و وطلائلا کے وارث                                 |
| 91           | •  | ان آیات شیر یفه میں جناب سلیمان طلیط فرماتے ہیں                     |
| 92           |    | شخ صدوق نے حضرت امام جعفر صادق علائلا سے روایت نقل کی ہے            |
| 93           |    | آپ علائلا نے فرمایا تونے سورہ یسین کی ریآ یت نہیں بڑھی              |
| 94           |    | بدبد كاسليمان كے ساتھ مكالمه                                        |
| 9 4          |    | مدمد كوخط د ب كرروانه كرنا                                          |
| 95           |    | آصف نے کہا                                                          |
| 96           |    | اكسلمان محمد طلق أيرية فافضل بين ياسليمان عليسكم ؟!                 |

|     | (جواهر العبقرية في اثبات ولاية التكونية)                                    |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| 97  | لوگ سلیمان بن داؤد علیاته کے وزیر آصف کے کلام کونہیں جھٹلاتے                |
| 98  | شیعان <i>حید ر کرار</i>                                                     |
| 99  | جس کے پاس علم کتاب ہےوہ امیر الموشین علاقیا                                 |
| 100 | صاحب ملک: از                            |
| 102 | فصلِ دوم                                                                    |
| 103 | آپ ملٹھائیا کم کے اوسیانا کواذن خداسے دراثت                                 |
| 105 | تمام آسانی کتابوں کاعلم آئمہ ھدی کے پاس                                     |
| 106 | حضرت ليعقوب اللهام اپنے بيٹے يوسف علائله كيليخيب كوئى فرماتے تھے            |
| 106 | حضرت بعقوب بلائله کے بیٹوں نے کہا کہ پوسف بلائلہ کو بھیٹر یا کھا گیا ہے۔    |
| 107 | يوسف علايظها بهمى غديبت كي خبر دييته تنص                                    |
| 108 | كيااميرالمومنين علائقه جناب عيسلى علائقات فضل نهبس بين                      |
| 109 | فصل سوم                                                                     |
| 110 | جوروایات فصل اول، دوم اور سوم میں ذکر ہوئی ہیں وہ تقریبا دوسو 200روایات ہیں |
| 109 | مکنون ونخروں کہ جسے سوائے خدا کے اور کوئی بھی نہیں جانتا ہے۔<br>فصل چہارم   |
| 112 | فصل چہارم                                                                   |
| 112 | خداوندعالم نے ملک عظیم آل محمد البطائلا کوعطاء کیاہے                        |
| 113 | آپ ملٹی ایک نے چاند کے دوگلاے                                               |
| 114 | دعا مولانا السجاد                                                           |
| 115 | جوشیعه کاملین می <i>ں تفاشد ید بخار میں مبتلا تھا'</i> '                    |
| 116 | حضرت امام جوا د جلالتكاب في محمد بن سنان سے فرمایا                          |
| 118 | شِخ طبریؓ نے اس آیت کی تفسیر میں فر مایا                                    |

| (10) |                                                                                                                 |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 119  | (ولیس من شیء آلاوهومطیع لهم)                                                                                    |
| 120  | میں نے آپ میں اپنی روح ڈالی میں میں میں میں میں میں میں ایک اور کے ڈالی میں میں میں میں میں میں میں میں میں می  |
| 120  | تمام چیزیں،آسان،زمین،سورج،،جاِندہاری،اطاعت کرتی ہیں                                                             |
| 121  | ہم نے آپ کی طرف وی کی روح کی جو کہ ہمارے امر میں سے ہے                                                          |
| 122  | د يوار في آپ التي التي التي التي التي التي التي التي                                                            |
| 123  | عبدالله بن بكير في حضرت امام صادق القليلة سے سوال كيا:                                                          |
| 125  | کل دنیا ہمارے کے فزد یک کھانے کے برتن کی ماند ہے۔                                                               |
| 125  | حضرت خاتم اورآپ کے بارہ اوصیاء کوسات آسان                                                                       |
| 127  | فصل پنجم ، است                                                              |
| 127  | اسم اعظم تهتر ۱۳ کرف بین                                                                                        |
| 127  | حصرت عیسیٰ علایقا کے پاس دو حرف تھے.                                                                            |
| 127  | حضرت آ دم کو بچیس 25 حروف عطاء ہوئے                                                                             |
| 128  | ہارے نبی مٹھی کی پاس 72 بہتر حروف                                                                               |
| 129  | فعل شم                                                                                                          |
| 129  | دوآ دی آپس میں نزاع کررہے تھے                                                                                   |
| 129  | ياعلى القليلة آپ عليسًا نے انصاف نہيں كيا                                                                       |
| 130  | شو هروبيوى اپنے اختلافات                                                                                        |
| 130  | کتے کی شکل میں تبدیل کردیا                                                                                      |
| 131  | ، وارث علم ، معدن اسرار ، مخزن ذخائر                                                                            |
| 132  | اگرمیں چاہوں تو شام کوعراق اورعراق کوشام کردوں                                                                  |
| 134  | طبيب يوناني ، مستمند من مستمند مستمند مستمند مستمند مستمند مستمند مستمند و المستمند و المستمند و المستمند و الم |

| <b>(</b> 11 |                                                                                                                                       |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ~~          | (جواهر العبقرية في اتبات ولا ية المحلولية ،                                                                                           |
| 134         | خلافت وامامت حق الهبيري نشاني                                                                                                         |
| 135         | دوآ دی ایک بچ اور ایک مورت کے بارے                                                                                                    |
| 136         | پوشره راز در در مسید. در در میکند و در                                                            |
| 137         | چہ میں ہے۔<br>جو پچھ ہمارے پاس ہے وہ کسی اور کے پاس نہیں                                                                              |
| 137         | بو پرها، مارت پوت مهروری می                                                                       |
| 137         | م پر حدوق سے ہو۔<br>تونے اور تیرے اصحاب نے میرے اہلیت علیقیم کے ساتھ بدسلو کی کی                                                      |
| 138         | تو نے اور میرے الحاب سے میرے ، بیت سے اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل                                                          |
| 139         |                                                                                                                                       |
| 140         | ماں باب کیلئے اداس<br>میں میں میں نام میں ایسد کامقر بین ہوں                                                                          |
| 141         | مير يه سولا ين ونيايين ها ووه مروب وق                                                                                                 |
| 142         | پيدورورورغيال السياسا هرم علواني                                                                                                      |
| 142         | رفيد:ايك غلام تفا                                                                                                                     |
|             | تيراچېر همقتول والا د مکيررېاموں                                                                                                      |
| 143         | یر پہر<br>تیری زبان پرایک ایسا پیغام ہے اگر تو وہ پیغام کا نکامت عالم کے پہاڑوں کود ہے.                                               |
| 144         | چېره مخيلي طرف                                                                                                                        |
| 144         | ساعت کی بیاری میں مبتلا                                                                                                               |
| 146         | فصل مفتم                                                                                                                              |
| 146         | حيوانات اور حيوانات كي تصاوير                                                                                                         |
|             | یر مات کرنید معمل<br>متوکل عباسی نے نہایت ہی خوبصور یم محل تغمیر کروایا                                                               |
| 147         | و ملی نقی الکیلی تشریف لاتے تو وہ پر ندےخود بخو دخاموثل                                                                               |
| 148         | امام می کا مستقید سریک واقعے در ماہیا ہوں۔<br>امام رضامیلیلم کی زیارت کیلئے جانا جا ہتا ہوں۔                                          |
| 149         | ایام رصامیسا کاریارت کے جب میں اور ان ایک میں اور ان ایک میں اور ان ایک میں اور ان ایک میں اور ان |
|             | لونے اپنے سرے یا 1 ایک یا وٹ پایا                                                                                                     |

| ( 2 | (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 150 | ہر<br>ہارون نے ایک جادوگر کو بلایا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 150 | امام رضالطَيْكِلاً نے خداسے بارش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 152 | لوگ آپ الظیفاذ کی مدح سرائی میں تجاوز کرتے ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 153 | آپالگیلائے شیر کی دونوں نضویر یں کوآواز دی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 154 | هندی شعیده باز ۱۰۰۰ ۱۰۰۰ ۱۰۰۰ ۱۰۰۰ ۱۰۰۰ ۱۰۰۰ ۱۰۰۰ ۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 155 | معجز وامام چهارم علائله<br>:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 156 | فصل جشتم ١٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 156 | مردول كازنده ببونا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 157 | حضرت عيسلي عليكام كي لي ريسب في المنظم كي لي ريسب في المنظم المنظ |
| 158 | : کیا آئم مدی مرده زنده کر کے بیں ۱۱۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 158 | پانی کے اوپر چل سکتے ہیں۔ ؟! ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 159 | آب علائل بيغيبراكرم ملتَّه يُلِّلُم كعلم كوارث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 160 | ميں اور على علائقا ايك ہى نور ہيں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 160 | ان کے دوستول سے محبت کرواوران کے دشمنوں سے نفرت۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 160 | چارآ دمیول کواللہ کے حکم سے زندہ کیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 160 | بعض اوقات اپنے قدم مبارک سے مردہ کوٹھوکر مارتے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 161 | تیرے نز دیک امامت کی کیاعلامت ہے۔<br>نیسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 163 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 163 | اطاعت اشجار ونبأتات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 164 | دودرختوں کو کھم دیاایک دوسرے کے قریب جمع ہوجائیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 164 | ہر جنی سے مجلیل کی آواز آرہی تھی۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| (13) | (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه \                                                     |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
|      |                                                                                               |
| 165  | درختوں نے حضرت امیر الموننیں طالبتا اور آئمہ صدی طالبتا کی اطاعت<br>بعض فق بن مدم علم سازیں ا |
|      | بعض منافقین نے کہا: حضرت علی ابن ابی طالب                                                     |
| 166  | اپنے چپاذاد بھائی حفرت میں ایک کی طرح ساح ہیں                                                 |
| 167  | ز ہر ملی دوائی مجھے دو                                                                        |
| 168  | مجھے بے اختیارا پنے پاس ملالیا تو میں سمجھوں گا                                               |
| 168  | براكنده بوجا تمين و ماه                       |
| 169  | سرسبز وشاداب موکر فوراً اس نے مجبوریں دیں میں میں میں                                         |
| 171  | وه اتنا خشك تھا كەلاس كى چچىل بھى گرچكى تقى                                                   |
| 172  | جنت ک <sup>نعمت</sup> یں بھی فقط ہمارے حبدار تناول فرما <sup>ن</sup> ئیں گے۔                  |
| 173  | اے درخت: اجو کچھ خداوندعا کم نے مختبے عطا کیا ہے جمیں اس سے طعام دے                           |
| 173  | سردیانی کاچشمه جاری ہوگیا                                                                     |
| 175  | سلمان خريد كراس كانام سلمان ركاديا                                                            |
| 176  | فصل دېم                                                                                       |
| 176  | اطاعت جمادات                                                                                  |
| 177  | یبودی نے آ کرمسلمانوں پراعتراض کرناشروع کردیا                                                 |
| 178  | جس بہاڑ کا کہویں اسے گوہی طلب کروں گا                                                         |
| 179  | آپ علیظ نے بہاڑ برعصا مارا تواس ہے سواونٹ باہرآ گئے                                           |
| 179  | معجز ہ دکھائیے جس ہے میرے دل کے شک وشبہات دور ہوجا ئیں مستحد                                  |
| 180  | آپ ملائقا نے زمین بر مھو کر ماری تو زمین زلزله میں آگئی                                       |
| 180  | ابو بکر کی خلافت کے زمانے میں زلزلہ                                                           |
| 182  | كميت نے تصيدہ سايا                                                                            |
|      |                                                                                               |

| <b>(</b> 14 | (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيَّة )                             |
|-------------|------------------------------------------------------------------------|
| 183         | ایک خشک ککڑی تلوار بن گئی                                              |
| 183         | آپ طرفی آیا نم نے سنگریزے اٹھائے اور اپنے ہاتھ پرآئے کی طرح خمیر کردیے |
| 185         | فصل ياز دہم                                                            |
| 185         | بإدل اور بهوا كي اطاعت                                                 |
| 185         | ہروقت سفروحضر میں بادل <del>آئے آیا ہ</del> ے سر پرسائیگن رہتے         |
| 186         | على بن صالح: طالقاني كاواقعه                                           |
| 186         | مردهمدانی کاقصی                                                        |
| 189         | حضرت سلیمان بن داوکلیکی کے پاس اسم اعظم کا ایک حرف تھا                 |
| 191         | فصل دواز دہم                                                           |
| 191         | پانی کی اطاعت                                                          |
| 192         | يانى يا قوت احمر مو چكاتھا                                             |
| 194         | نہی ملک الموت نے اس جوان کودیکھااس کے پاؤں چو منے لگا                  |
| 194         | آپ ملائلہ کے ہاتھوں پہرپانی ڈالا گیا تو وہ سونا اور قیمتی موتی بن کھیے |
| 194         | حضرت امام رضاعلائله كى خدمت مين كافى رقم ليآيا                         |
| 195         | دريامين طغياني كي وجهة مين بإنج لا كدرتهم كاسالا خذ نقصان              |
| 196         | تير هو ين فصل                                                          |
| 196         | ملائكه كاحضرت محمد طلتي أيتم اورآئمه حد كالله كالمطبع بونا             |
|             | خدا نے ان حضرات کے اسا گرامی عرش ،کڑسی ،کوح ، ملائکہ کی                |
| 199         | پیشانیوں اور جنت کے درواز وں پر لکھے ہیں ۔                             |
| 199         | جبرائیل علیقانے ان حضرات کے اساء گرامی عرش پر مرقوم دیکھے۔             |
| 200         | چود ہویں فصل                                                           |

| (15) | (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 200  | جنات اور شیاطین کی اطاعت<br>جنات اور شیاطین کی اطاعت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 200  | سلیمان ملائق نے خداسے ملک طلب کیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 200  | صاحب ملك عظيم يغيبرا كرم في يَتِنج اوراً تمه هدى يعهم السلام بين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 202  | خاتمه المساورة |
| 202  | اس میں دومقصد میں میں میں اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 202  | فصل اول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 205  | بغيبرا كرم طلي يتينهم ، ابلاغ ولايت على ابن ابيطالب الينه برمامور يتص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 211  | تهم الله کی مثل اعلیٰ ہیں ۔ ﴿ وَمُعَلِّمُ اللَّهُ مِنْ مُعَلِّمُ اللَّهُ كَا مُثَلِّمُ اللَّهُ عَلَيْ مِنْ اللّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 212  | پیغیبر ملتی آیا تم ام علائق ای نوعلم اور رحمت واسعه کے حامل ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 215  | میں تمھار نے نفع ونقصان کا ما لکٹبیں ہوں اگرتم لوگ ولایت علی علایات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 225  | کلمهارباب رب کی جمع ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 238  | خلاصه مطلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 242  | خلاصه مطلب<br>آئمہ هدی علائقا کی خلافت کوانبیاء کی خلافت سے تشبید وینا مسیح ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 244  | دوسری فصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 245  | (يا من لا يعلم الغيب الا هو)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 245  | ووسراجمله: (يامن لا يصرف السوءَ الاهو)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 245  | تيراجمله (يامن لا ينحلق النحلق الاهو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 246  | (الأيكون شيء لا من شيء الا الله)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 249  | يامن لا يدبر الا مر الا هو الله على ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 249  | فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْرًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 250  | المتصرف في فلك التدبير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| <u>16</u> | (حواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه)                                                                                      |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 251       | اللهم صلِ على صفيك و خليلك و نجيك المدبر لاامرك الخ                                                                           |
| 251       | يا من لا يستعان آلا به                                                                                                        |
| 256       | ننج البلاغدكے دوسرے خطبہ میں حضر علظ کانے فر مایا                                                                             |
| 257       | پیر حضرات معصومیرطالنانجت ظاہری وباطنی مادی ومعنوی کے مالک میں۔<br>میر حضرات معصومیرطالنانجت ظاہری وباطنی مادی ومعنوی کے مالک |
| 258       | انه ليس على الامام الا ماحمل من امر ربه                                                                                       |
| 259       | حضرت صاديلينه اورا بوحنيفه:                                                                                                   |
| 261       | يا من لا يحي الأهو                                                                                                            |
| 261       | ا مام سجاد علايقتا کې د و شغه برکې د عا                                                                                       |
| 262       | (لا يكون الشي لا من شئي الا الله                                                                                              |
| 264       | یقیناً غالی بدترین مخلوق ہے اور عظمت خدا کو مم کرتے ہیں                                                                       |
| 266       | غلو کے معانی                                                                                                                  |
| 267       | السلام عليك يا ربى                                                                                                            |
| 267       | السلام عليك يا ربنا!                                                                                                          |
| 267       | انک ربنا و انت الذي خلقنا و انت رازقنا                                                                                        |
| 272       | جوشض بديج كه خداكى عطاكے بغيرآئمه هد عليه الله خالق ورازق                                                                     |
| 273       | یا مکون کل شئی و محوله یا رب کل شئی و صانعه                                                                                   |
| 273       | و كل صانع فمن شئىء صنع و صانع الا اشياء لا من شئى صنع                                                                         |
| 274       | چھٹی روایت                                                                                                                    |
| 274       | لم تشوهنی بخلقی ولم تجعل الی شیئاً من امری                                                                                    |
| 274       | حضرت امام حسيط للهم في ابدان مومنين كي خلقت ببان كي                                                                           |
| 277       | دعا یا پرور د گاعالم سے کچھ مانگنا                                                                                            |

| <u>(17)</u> | (حواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونية) سسسسسس                                                 |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 278         | لا حول ولا قوة الا بالله                                                                       |
| 278         | و حسبي الخالق من المخلوقين                                                                     |
| 279         | ریر صرات کی برگام کرنے پر قادر                                                                 |
| 280         | <b>تفویض</b> شده می در                                     |
| 281         | موار د تفویض درامر دین                                                                         |
| 283         | ولايت تكويني                                                                                   |
| 284         | معجزات بيغمبرا كرم التايتيم اورآئمه هدى يلبنا                                                  |
| 286         | إِنَّ شَرَّ الدُّوَابِّ عِنْدَاللهِ                                                            |
| 287         | (ثم يبعث الله ملكين خلاقين يخلقان في الاارحام                                                  |
| 288         | ثم يبعث الله ملكين خلاقين فيقال لهما ا خلاقا كما يريد الله                                     |
| 291         | تيري فصل د د د د د د د د د د د د د د د د د د د                                                 |
| 291         | دلیل تختیز اوراس کا خلاصه                                                                      |
| 292         | شیعان کے ارواح ان کی فاضل طینت سے بنائے گئے ۔<br>شیعان کے ارواح ان کی فاضل طینت سے بنائے گئے ۔ |
| 293         | حضرت امام سجا لالئلاني مرديمني سے فرمايا                                                       |
| 294         | عين الله الناظر                                                                                |
| 295         | اترانی لهم اشهد کم بئس                                                                         |
| 296         | ليس يغيب عنا مومن في شرق                                                                       |
| 298         | آئمه هدى عليمه انبياغ سے كہيں افضل واشرف ہيں                                                   |
| 300         | مذبهب فقهائ اماميه                                                                             |
| 301         | حضرت اميرالمومنيلينهم جإليس جگه پرايك دات ميں صبح تک حاضر                                      |
| 302         | وقت احتضار مومن کے پاس رسول اکو این ایکا میر المومنیات                                         |

| 2.1. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (18) | (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 304  | بي بي شطيط .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 307  | دواشكال اوران كاجواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 308  | جواب از اشکال دوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 309  | یہ حضرات قبراورمرگ کے وقت تشریف لاتے ہیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 309  | روايت دوم سند در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 309  | روايت موم: ما در ما در ما در ما در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 310  | روانيت چهارم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 311  | الثكال و المنظمة المنظ |
| 311  | جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 312  | چندروایات و در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 313  | خداوندعالم نے اپن طرف سے ہماری یہ پاکیز وروج سے تائید فرمائی ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 315  | حقیقت مقام ولایت اورنورالانواز"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 316  | ملائكهاور جنات كوجوطافت خدانے عطاكى ہوه مختلف صورتين بدلنے برقاور ہيں.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 316  | جوملائکہ حضرت ابرا بیلینا کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے وہ بھی انسانی روپ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 316  | حضرت مریم بلیان کے پاس جرائیل کھی انسانی شکل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 316  | بعض اوقات: جنات انسانی شکل میں حضرات معصوبین انگام کی خدمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 317  | امام ہر یا کیزہ شکل وصورت اختیار کرنے کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 317  | حضرت امام سجادتاً: ظاہری طور پر کوف میں اسیر تھے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 317  | حضرت امام زمانه سلطنه (عج) بهی بعض اوقات بعض سادات کی شکل وصورت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 317  | رشید جری: آپ حضرت امیر الموثیق کے شاگرد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 318  | ان کی ایک عجیب وغریب داستان مستند می مداند می این می این می این کی ایک عجیب وغریب داستان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

|                | <u>a tanggang at panggang dagan kalanggan kan banggan kan banggan banggan banggan banggan banggan banggan bangga</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (19)           | (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) سيسسسسسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 320            | حضرت على الله الكاشر كي واستان مستعلى المستعلى المستان المستعلى المستعلى المستان المستعلم الم |
| 322            | حضرت جبرائيل في انساني شكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 322            | بونس بن ظبیان:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 323            | حضرت امام زمانته موشكل ظاهري ابنانا جإبين ابناسكة بين مستحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <del>324</del> | منکریں خالفیں کی کتب اور عقابیہ سے مانوس ہوجاتے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 324            | وہ اپنے طور پر بیرچاہتے ہیں کہ فرقہ باطلہ کا خاتمہ کیا جائے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 324            | جوُّخُصُ ٱئم معدى للله كافعالك كالفاركرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 324            | خفرات مصومین فاهری زندگی میں کھاتے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 325            | يَغِيبرا كرم اللهُ اللَّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 326            | بچېږن میں مقام ولايت ،امامت پر فاکز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 326            | Colored Colore |
| 327            | ي بالذات خدا كي ذات ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 329            | و <b>رئیل شوم:</b> بر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 329            | on a file that a grant of the file of the second of the se |
| 330            | يغيرا كرم ملتي يأتم اورآئمه هدى المبلك فداك امرارك امين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| .332           | ال عافل في كلم (اغفو لمن لا يملك الاالدعاء) سم الكيت كليسلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 333            | حضرات المعجزان طور پردشنول سے ابناد فاع نہیں کرتے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 334            | ريل چارم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 335            | یہ واضح ہے: کہانبیاءومرسلین کی بعثت کا مقصد لوگوں کی ہدایت ہے۔!!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 336            | كيا خدالوگوں كے اعمال لكھنے كيلئے كافی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 341            | بن: أكرآ پمون كة قضى الحاجات بين تو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| <u>20</u> | (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 342       | حضرت سلیمان ایونکر دیگراشخاص سے حاجت طلب کرتے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 342       | حضرت يعقو علايشان اپني بيون سے كيون حاجت طلب كي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 344       | اورخدا کودسیلہ کے ذریعے پکاراجائے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 344       | چند چیز وں کومومن اپنے اور خدا کے درمیان وسلہ قر اردیتا ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 344       | ا <b>ول</b> د المداد و المداد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 344       | ورم نام المعالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 344       | . The second of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 345       | مولا سجاد الكامديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 346       | حضرت امير المومنين الأوليار في من المومنين الموم |
| 346       | وعاعلقمه جوزيارت عاشور كے بعد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 347       | حضرت امام زمانته منج كى زيارت مين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 348       | تيسر بيسوال كاجواب في مساور المساور ال |
| 348       | مولا كالصيح اور متند كلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 350       | ابن ميثم بحراني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 351       | مسّله چهارم: المدارس ا |
| 351       | اس کے چنداشتباہات میں میں میں اس کے چنداشتباہات میں میں میں اس کے جنداشتباہات میں میں میں میں میں اس کے جنداشتباہات میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 354       | مسئله پنجم کاجواب می درون در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 354       | كلمات سيدابن طاؤس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 355       | عالم کامل سید محمد حسن میر جیانی نے اپنی نظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 356       | استادالكل في الكل الشيخ مرتضى انصاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 357       | العلامة المحقق المرجع الديني المير زامجر حسين الغروى النائني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| <u>(21)</u> | (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه)                                      |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 359         | تيراام در                                 |
| 359         | ولايت تكوينيه، ولايت تشريعيه، من          |
| 360         | شخ البھائي: قدس سره الشريف نے اپنے تصيده                                      |
| 361         | میرزاابوالفضل تهرانی: (متوفی ۱۳۱۲) نے حضرت حجید الله ایک مدح                  |
| 361         | ایک مرجع: _ نے اپنے رسالہ عملیہ ہیں کہا ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ |
| 362         | علامة شخ على حجل كاشف الغطاء نے اپني كتاب النوار الساطع                       |
| 363         | (نحن صنائع الله و الخلق صنائنا)                                               |
|             | CO.                                                                           |
|             | 0.                                                                            |
|             |                                                                               |
|             |                                                                               |
| ·           |                                                                               |
|             |                                                                               |
|             |                                                                               |
|             | in it.                                                                        |
|             |                                                                               |

الحمد لله رب العالمين كما هوّ اهله و لا اله غير ه و الصلوة والسلام على اشرف الخلائق اجمعين و رحمة للعالمين الذي نزّل الله الفرقان عليه ليكون للعالمين نزيرا و بشرا سلطان الخلائق اجمعين محمدو اله الطيبين الطاهرين المعصومين اللاسماء الحسنى والامثال العليا و اللعنة على اعدائهم معانديهم ومنكرى فضائلهم ومناقبهم و و لايتهم من الان الى يوم الدين الريرة شوب دورين اليكرف اغيار نيسة ورووترى طرف الحية فود

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

غرض اہل قلم نے مختلف طریقوں سے ولایت مقدس اہلیت علیم السلام کو ..... تو میں نے صعم ارادہ کیا ہے کہ خداوند عالم کی تائیدات سے مقام منیج اور مرتبدر فیع ولایت .....اور ریاست کا ملہ حضرت محمد مائیدائی منیج اور مرتبدر فیع ولایت .....اور ریاست کا ملہ حضرت محمد مائیدائی منی مختصر شرح مائیدائی .....اور آپ ملٹی ایک اور ولایت تاوی ..... دیعنی سپر دقر طاس کروں .....اوراس میں مقام ولایت تشریعی اور ولایت تکوینی .... دیعنی میرجن تصرف میں مقام کی طرف سے تمام موجودات عالم اور پوری کا کنات برجن تصرف رکھتے ہیں ' .....کو ثابت کروں .....

اس بات کی امید کرتے ہوئے کہ شایداس افراتفری کے دور میں .....دین کی خدمت کرسکوں .....اور عافلین کوخواب غفلت سے بیدار کرسکوں ....!

اميد ب كه صاحب ولايت كليه مطلقه الهيه .... اس حقيرس كاوش كوشرف

قبوليت سےنوازیں ....!

اس کتاب میں میری گفتگو فقط ان افراد ہے ہے ۔۔۔۔۔ جو قرآن کریم ارسالت سیدالمرسین اور آپ طاق گلیم اردہ اوصیا میں السلام کی خلافت و وصایت پریقین رکھتے ہیں ۔۔۔۔ پھران لوگوں کے لیے واجب ہے کہ اپنے عقا کدکو قرآن پاک اور عترت طاہرہ کی ۔۔۔۔ بیان کردہ تفسیر کے ذریعے درست کریں ۔۔۔۔ اور ضروری ہے کہ اصول وفر وغ کے مسائل میں ہمیشہ قرآن پاک اور عترت طاہرہ سے متسک رہیں ۔۔۔ جیسا کہ مسلمانوں میں خبر متوانز ہے کہ بیا مبراکرم نے فر مایا: متسک رہیں سے جیسا کہ مسلمانوں میں خبر متوانز ہے کہ بیا مبراکرم نے فر مایا: متسک رہیں سے جارہا ہوں ۔۔۔ ایک

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

کتاب خدااور دوسری میری عترت پاک .... جب تک تم لوگ ان کا دامن نهیں جھوڑ و گے ..... جب تک تم لوگ ان کا دامن نهیں جھوڑ و گے .....!

جان لو کہ بید دونوں ایک دوسرے سے بھی بھی جدانہیں ہوں گے.... یہاں تک کہ حوض کوڑ پرمیرے پاس آئیں گئیں گئیں گئیں۔ تک کہ حوض کوڑ پرمیرے پاس آئیں گئیں گئیں۔ علامہ جلیل القدر

بنیم الدین عسری نے احادیث ثقلین کے بارے میں ایک سوبیں ۱۲۰ حدیثیں نقل کی بیں ۔ اور اسی طرح کتاب فضائل الخمسہ ، ج ۲ص ۲۳ میں - ۵۲ فروزہ آبادی میں نقل کی ہے .....

اس حدیث سے چندموضوعات حاصل ہوتے ہیں۔

موضوع اول

لعنی تمام لوگوں سے عترت طاہرہ افضل واشرف ہیں۔ ان دو یعنی قرآن وعترت کو ایک دوسرے کا عدیل قرار دیا گیا ہے۔ !!ان دوسے تمسک گراہی سے نجات دیتا ہے۔ اگر کا نئات عالم میں کوئی شخص عترت پاک سے افضل ہوتا تو خدا وند عالم عترت طاہرہ کوائ شخص سے متسک ہونے کا تھکم دیتا !!

(1) اس حدیث کوعلاء شیعه واہلسنت نے حد تو اتر ہے بھی زیادہ فقل کیا ہے۔ درج ذیل کتب میں سے حدیث فقل ہوئی ہے۔ الناج الجامع للا صول السقہ طبع مصرج اص سے مسلم جس کتاب الفصائل احقاق الحق ج، مهم ہوئی ہے۔ الناج الجامع للا صول السقہ طبع مصرح اص سے مسلم جسم مصرح اص سے مسلم ہے۔ الناج الفصائل احقاق الحق ج، مهم مصرح اسم سے سے مسلم ہے۔ ساتھ ہے۔ سے مسلم ہے۔ سے مسلم

# (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

موضوع دوم

تمام امت کوعترت کی طرف رجوع کرنے کا تھم دیا گیاہے .... اوراس حدیث کا پہلا جملہ کر آن عترت سے جدانہیں ہوگا ....! اس بات پردلالت کرتا ہے کہ کا تنات عالم کی ہر چیزعترت یاک کی مختاج ہے ۔۔۔ اور دوسراجملہ اس بات پردلالت کرتا ہے کہ امت کے سی بھی فرد کی عترت طاہرہ مختاج نہیں ہے ....

توضيح

تمام افرادامت علوم قرآن کے ختاج ہیں اور قرآن عترت ہے بھی بھی جدانہیں ہوگا۔۔۔۔۔ پس ہم تمام لوگ عترت کے ختاج ہیں ۔۔۔۔۔ قرآن پاک میں محکم و عتابہ آیات ہیں ۔۔۔۔۔۔ اور قرآن پاک کے لیے ظاہر و باطن ہیں ۔۔۔ جنہیں لوگ درک نبیل کر سکتے ۔۔۔۔۔ لہذا سب لوگ عترت کے ختاج ہیں ۔۔ فقط عترت ہی ہے کہ جو ہر شی ء کا علم رکھتی ہے ۔۔۔۔۔ پس قرآن اور عترت کا جدانہ ہونا ۔۔۔۔۔ اس بات کی دلیل ہے کہ عترت کے پاس ہیں کر عترت کے پاس ہیں کہ عترت کے پاس ہیں ۔۔۔۔۔۔ اور تمام علوم قرآن کے گئا جس اور وہ سب عترت کے مختاج ہیں ۔۔۔۔۔ اور وہ سب عترت کے مختاج ہیں ۔۔۔ اور عترت کسی کی بھی مختاج نہیں ۔۔۔۔۔۔ اور وہ سب عترت کے مختاج ہیں ۔۔۔ اور عترت کسی کی بھی مختاج نہیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔ (۱)

#### موضوع سوم

عترت طاہرہ ہرتہم کی گناہ ولغزش سے معصوم ہے .....اوران سے تمسک
گراہی و صلالت سے نجات ہے .....اگر معصوم نہ ہوتو ان سے خطا کا امکان ہوسکتا
ہے .....اور جب خطا کا امکان ہوسکتا ہو .....تو پھر قر آن سے جدا ہونے کا امکان بھی ہوسکتا ہے .....اور جب معصوم ہیں اور بھی بھی قر آن سے جدا نہیں ہوسکتے .....!!

#### موضوع چهارم

عترت کے لیے ضروری ہے ۔۔۔۔۔ کہ اس کے پاس تمام قرآن کا علم ہو۔۔۔۔۔ او بعض سے جدا ہو جائے گی ۔۔۔۔۔ پھر گمراہی سے نجات بھی ختم ہو جائے گی ۔۔۔۔۔ پھر گمراہی سے نجات بھی ختم ہو جائے گی ۔۔۔۔۔

#### موضوع ينجم

عترت پاک تمام کائنات کی قیامت تک مرجع ہے۔۔۔۔۔اورعترت کسی کی عتاج بھی نہیں ہے۔۔۔۔۔پس عترت کولوگوں کا خلیفہ ہونا عتاج بھی نہیں ہے۔۔۔۔۔پس ہر فردان کامختاج ہے۔ پس عترت کولوگوں کا خلیفہ ہونا چاہیے۔۔۔۔۔نہ بالعکس۔۔۔۔یعنی لوگ عترت کے خلیفہ نہ ہوں ۔۔۔۔!اس سے ثابت ہوتا ہے کہ جومختاج ہے وہ مقتدی ہواور جومختاج نہیں ہے وہ امام ہوبعض 'علماء غالباً خلیل

(۱) ان روایات کےموار دبہت زیادہ ہیں تفسیر عیاثی ،مقدمة نفسیر البر صان ، بحار الانو ارجدیدج ۹۲ ص ۸۸ ۔ ۔متدرک الوسائل وسائل الشیعہ ۔

## (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

ابن احرنوی مراد بین 'نے حضرت علی کے بارے میں کہاہے استغنائہ عن الکل و احتیاج الکل الیہ دلیل علی انه امام الکل حضرت علی علیتم کا کنات عالم کی سی بھی چیز کے متاج نہیں ہیں۔ اور کا کنات عالم کی ہر شی و حضرت علی علیتم کی متاج ہے یہ دلیل ہے کہ حضرت علی علیتم کا گنات کی ہرشی و کے امام بیں ۔۔۔۔۔

## تقسيم فرآن

قرآن پاک میں محکم اور قشابھ آیات ہیں ....جن کوکوئی بشر بھی نہیں جا نتا ہے خداوند عالم نے تعلیم بشر کے لیے آئمہ ہدی اللہ اس کو معلم قرآن بنایا جوقر آن کی ہرآیت کی ہر تفسیر جانتے ہیں ....اوروہ اس آیت

وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلًا قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ (سوره رعد:٣٣)

اور کافروں نے کہا کہ: آپ نی نہیں ہیں۔ ۔۔ تو اللہ نے کہا۔۔۔۔۔اے رسول کہد دیجئے میری گواہی کے لیے ایک اللہ کافی ہے اور ایک وہ اسے جس کے پاس کل قرآن کاعلم ہو۔۔۔۔۔

### موضوع ششم

امامت وخلافت حقد الهييعترت باك مين مخصر به الركوني اورامام موتو

### موضوع هفتم

راہ سعادت و ہدایت بھی عترت کے ساتھ مختص ہے ۔۔۔۔۔اور اگر ہدایت و سعادت ان میں نہ تو عترت کا قرآن سے جدا ہونا لازم آتا ہے ۔۔۔ جب کہ یہ باطل ہے ۔۔۔۔

عترت سے مرادامل بیت پینمبروآئمکه معصومین حضرت امام حسین علیظام کی اولاد پاک میں سے نوامام مرادی ہیں۔۔۔۔

ہنابرایں ہرامرولایت تکوینی یاغیراز ولایت تکوینی ....جوقر آن کیم اور تفیر عمرات کوینی افزان کے پاس ہے ) حاصل ہو .... تمام اہل ایمان پرواجب ہے .... کہاس کوقبول کریں .... اور اللہ تعالی کے معتقد ہوجا کیں .... اور لوگول کے لیے حرام ہے ... کہوہ قرآن پاک اور اللہ تعالی کے لیے حرام ہے ... کہوہ قرآن پاک اور اللہ تعالی کی جست سے رو گردانی کریں ....

لیں: کوئی بھی شخص بیری نہیں رکھتا کہ پیمبرا کرم اور آئم کہ بہم السلام کے بغیر قرآن سے متمسک ہو ۔ اور کسی مطلب کوا ثبات کر ہے۔ اور کے کہ آخرت میں خداوند عالم کے لائے کا دیدار ہوگا ۔ جیسا کہ مسلمانوں کا وہ گروہ جو کہ آئمہ کے میں خداوند عالم کے لائے کا دیدار ہوگا ۔ جیسا کہ مسلمانوں کا وہ گروہ جو کہ آئمہ کے میں

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

تابع نہیں ہے.... وہ رؤیت خدا کا قائل ہے...

یا: بعض آیات پرنظرر کھنے پر معصوبین علیهم السلام یا انبیا علیهم السلام کے شرک و معصیت کا قائل ہوجائے ۔۔!!(۱)

یا: بعض آیا ہے ذریع "جبر" کو ثابت کرے "

یا: بعض آیات سے تمسل کرتے ہوئے .... اور آئمہ علیہم السلام کی ولایت تکوین کا

منكر ہوجائے ... جیسا كەاس كتاب كے خاتمہ میں بير مطلب آئے گا ....

یا: بعض آیات کے ذریعے علم غیب پیمبر اکرم الی آیا ہے اور آئمہ معصومین سیمم السلام کا منکر ہوجائے ۔۔ (۳)

یا: رید کہ بعض آیات سے استدلال کرتے ہوئے ۔ تاقص قرآن کا قائل ہو جائے ۔ جیسا کہ ایک شخص حضرت امیر المونین علیام کی خدمت میں حاضر ہوا ۔ اور اس نے اس بارے میں آپ علیام سے سوالات کیے ۔ تو آپ علیام نے اس کے شیمات کا کا ملاً جواب دیا ۔ اس طرح ایک فلسفی ۔ حضرت امام حسن عسکری علیام کے دور میں بھی آپ علیام کی خدمت میں حاضر ہوا ۔ اور اس نے تناقص قر ان کے بارے میں کچھا ور اق بھی لکھے ۔ انیکن حضرت نے اسے مطمئن کیا ۔ تو

یا نیہ کھے کہ پیغیمرا کرم طلی آئی آئی اس منافق ہمسائیوں سے بے خبر ہیں .....اور سورہ (براگت کی اس آیت کی طرف توجہ ہی دے .....

وَقُلْ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ

اس آیت ہے چشم پوشی کرے

 (جواهو العبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

ہے...

ہمارے لیے ضروری ہے کہ ہم قرآن کی آیات کو جمع کریں اور اس کے مشاہرات کو محکمات پرحمل کریں جسیا کہ حضرت امام رضائیلیم نے فرمایا ہے۔

پى بم آيت مشاهد كد " لاتعلمهم " يكوآيت محكم

مر مسل مي مي حيدالادمنده، ياكتان

وَقُلْ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ

كى اتھ جمع كري .... اوركى كرآيت 'لاتعلمهم"

علم ذاتی کی فعی کرتی ہے اور پر ور دگار کے اظہار کے ذریعے کے ہر عمل کو رسول اکرم طرح اللہ میں بیٹ ہے اور پر ور دگار کے اظہار کے ذریعے کے ہر عمل کو رسول اکرم طرح اللہ میں بیٹ ہوئیں ملکوت آسان کو دیکھے ہیں اور ہمارے نبی جانتی ملکوت السما وات والارض حضرت ابراھیم علائل نے دیکھے ہیں اور ہمارے نبی طرح اللہ میں دیکھے ہیں اور ہمارے نبی طرح اللہ میں دیکھے ہیں اور ہمارے نبی

(۱) مامون نے حضرت امام رضا علائلہ سے ان آیات کے بارے سوال کیا اور حضرت نے کمل طوراس کے شیمات کودور فر مایا

(٢) اگر تقاسیر اہل بیت اور روایات آئمہ طاهرین الم کا مطالعہ کیا جائے ۔ تو کاملاً جرکی فی ہوجاتی ہے اور قطعاً جرثابت نہیں ہوتا ہے (٣)

ا ثبات علم غیب کے بارے میں ہماری کتاب علم غیب امام علائقا کی طرف مراجعہ کیا جائے۔ (۴) روایات: اول مفصل: احتجاج طبری ، کتاب تو حید ، اور بحار الا توار میں درج ہے۔ روایت دو مناقب مشھر آ شوب باب تاریخ حضرت امام حسن عسکری علائقا میں دورج ہے۔ اور بحار میں بھی ہے۔

## (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ......

اور ہمارے نبی ملی اللہ کو بیضر ورعطاء ہوئے ہیں ......! یا:۔ کہ سورہ نساء کی آیت نمبر 3

وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامَى فَانكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلاَتَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْسَاءِ مَثْنَى وَثُلاَتَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْسَاءِ مَثْنَى وَثُلاَتَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُوا أَنْ مَا نَكُمْ ذَلِكَ أَذْنَى أَلَا تَعُولُوا

سے متمسک ہوجائے کہ اور کیے کہ خداوند عالم ﷺ نے تعددز وجات کوشر طعدالت پر مشروط کیا ہے۔اور پھر (129) نمبر آیت

وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النَّسَاءِ وَلَوْ حَرَضْتُمْ فَلا تَمِيلُوا كُلَّ الْمَيْلِ فَتَدَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ وَإِنْ تُصْلِحُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ اللهَ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ وَإِنْ تُصْلِحُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ اللهَ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا كود كيم كريه كه كرداصل تعدد زوجات سيمنع كود كيم كريه كه كرداصل تعدد زوجات سيمنع كيا كيا سياسي سياسيا

سی معانی مرضی سے کرتا ہے۔ جبیبا کہ صفرت صادق علائم میں کے زمانے ابن ابی العوجاء نے ان دوآیات سے تناقص سمجھا تھا اور ہشام بن تھم انصاری سے رجوع کیا ۔۔۔! تو جناب جواب نہ دے سکے ۔۔۔۔ تو اس نے حضرت صادق علائم کی خدمت میں حاضری دی اور آپ علائم سے فرمایا: پہلی آیت نفقہ کے متعلق ہے۔ یعنی جواز تعدد زوجات مشروط ہے ان کے درمیان خرج اخراجات میں عدالت سے کام لے تو وہ میں عدالت سے کام لے تو وہ میں عدالت سے کام لے تو وہ

تعددازدواج کرسکتا ہے۔۔۔۔۔!ورندایک ہی زوجہ پراکتفا کرے ۔۔۔۔!اوردوسری آیت محبت اورمودت کے بارے میں ہے یعنی درمجت قلبی عدالت قائم نہیں رہ سکتی ۔۔۔! اور بیردوایت کافی میں بھی نقل ہوئی ہے۔اور قبی نے بھی نقل کیا۔عیاشی نے ہشام ابن سالم سے اور اس نے حضرت صادق علیشم سے قل کی ہے۔۔۔ کدوسری آیت میں فرمایا گیا۔۔۔۔۔ کہ محبت قلبی میں ہرگز عدالت نہیں دکھ سکتے ہو۔۔۔۔ ان روایات کونسیر البرهان اور اس کے علاوہ دوسری کتب میں نقل کیا گیا ہے۔۔۔۔ بیشخص عترت طاهرہ کی روایات براعتقاد نہیں رکھتا ہے۔۔۔۔ بیشخص عترت طاهرہ کی روایات براعتقاد نہیں رکھتا ہے۔۔۔۔ بیشخص عترت طاهرہ کی روایات براعتقاد نہیں رکھتا ہے۔۔۔۔!

تمام علوم قرآن بینمبراکرم طافی آیتیم اورآپ طافی کی عترت طاهرہ کے پاس بیں .....پس علوم قرآن کو کشف کرنے والے اور پر ور دگار عالم کی مراد کو سمجھنے کی لیے فقط پنیمبر طافی آیتیم اورآئمہ حدی علیم السلام کی طرف رجوع کیا جائے ....!

یمی وجہ ہے کہ لوگ فقط قرآن پاک سے صدایت حاصل نہیں کر سکتے .....اور جولوگ فقط قرآن مجید سے آئمہ صد گاڑا کی تفسیر کے علاوہ متمسک ہوتے ہیں وہ گمراہی اور ضلالت میں جایڑتے ہیں .....!!

(اجواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونية) .....

بیں ۔اور بید حضرات معصومین صلوة الله علیهم خود فرماتے ہیں کہ ہم جو کچھ کہتے ہیں وہ قرآن ہی ہے....!!

حضرت امیر المومنین علیم نے اپنے خطبہ کے من میں فرمایا .....قرآن خدا وندعالم علی کا کلام ہے اورنور ہے اورضروری ہے کہ اس کی اقتداء کی جائے .....

پس جو کچھ پو چھنا چا ہو اس سے پوچھو! لیکن وہ تہمیں جواب نہیں دے گا ..... گا ..... بااور مجھ سے سوال کروتا کہ میں تہمیں قرآن سے جواب دول یہی وجہ ہے کہ آپ علیم فرمایا

"قرآن پاک صامت کتاب ہادر میں خداکی ناطق کتاب ہوں" جبیبا کہ وسائل الشیعہ کتاب القضاباب ۵ میں نقل ہواہے۔

امام سجاد زین العابدین علیم فرمایا: امام فقط معصوم بی بوگ الدر عصمت بدن میں ظاہر نہیں ہوتی کہ سب لوگ اسے دیکھ سیس اللہ کی وجہ ہے کہ امام علیم کوخدا ﷺ اور رسول اکرم ملتی آئیم کی طرف سے معین کیا جائے ۔۔۔۔!

لوگوں نے عرض کیا: معصوم کون ہے ۔۔۔ ؟! آپ علیم نے فرمایا: معتصم کون ہے۔۔۔ ؟! آپ علیم نے فرمایا: معتصم رحموظ کا اور متمسک قرآن ہو۔ اور وہ معصوم علیم قرآن سے قیامت تک ہر گر جدانہ ہوگا ۔۔۔!

پی امام میلیم قرآن کی طرف ہدایت کرتا ہے اور قرآن امام میلیم کی طرف ہدایت کرتا ہے۔اورارشادرب العزت ہے

(إِنَّ هَــَذَا الْقُرْآنَ يَهْـدِى لِلَّتِى هِـىَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا (٩) بنى اسرائيل)

بیقر آن لوگوں کوراہ راست کی ہدیت کرتا ہے۔اور اہل ایمان کو اجراور ثواب عظیم کی بشارت دیتا ہے۔

امیر المومنین علائم نے فرمایا: اپنی عقل درای سے تفسیر کرنے سے ڈرو .....! مگریہ کہ جوعالم قرآن ہیں ان سے یاد کرو ....!

کیونکہ بعض اوقات ایسا ہوتا ہے ۔۔۔۔۔کہ ظاہر قرآن بشر کے قرآن کی شبیہ ہو لیکن وہ ظاہر مراد خداوند عالم کے نہ ہو۔۔۔۔کیونکہ خالق اکبر مخلوق کے مشابہ ہیں ہے۔۔۔۔۔۔خداوند عالم کے لائے افعال کی شبینیں ہیں۔۔۔۔!

پس کلام خالق فعل خالق ہے۔کلام مخلوق فعل مخلوق ہے۔پس کلام خالق ہر گز مخلوق کے کلام سے تشبیہ نہ دو کہ گمراہی وضلالت میں جاری و گے۔(۱)

پیغیبراکرم ملی این خطبه میں فرمایا: حضرت علی علیته میرے بھائی، وصی اور میرے خلیفی سے خطبہ میں فرمایا: حضرت علی علیته میرے بھائی، وصی اور میرے خلیفہ بیں .... !اور میری طرف سے لوگوں تک دین پیچانے والے بیں .... !اگرتم ان سے ہدایت سعادت طلب کروتو وہ تنہیں ہدایت فرما کیں گے .... !اگرتم نے ان کی خالفت تو اگرتم لوگ ان کے تابع ہو جاؤتو نجات پاؤ کے ... !!اگرتم نے ان کی خالفت تو گراہی تنہارا مقدر بن جائے گی ... کیونکہ خدا وند عالم کیلئے نے قرآن کو میرے اوپر نازل کیا ہے۔ اور اس کا مخالف گراہ ہے۔ اگرکوئی شخص علم قرآن کو حضرت علی علیقه نازل کیا ہے۔ اور اس کا مخالف گراہ ہے۔ اگرکوئی شخص علم قرآن کو حضرت علی علیقه

کےعلادہ کسی اور سے حاصل کر بے تو وہ خاسرین اور ہالکین میں سے ہوجائے گا۔ (۲)

امام جعفر صادق علیہ نے اپنے رسالہ شریفہ میں فرمایا ہے ۔۔۔۔۔ کہ تہمارے لیے ضروری ہے کہ احادیث پیغیرا کرم طاق آئے اور آئم اطہار کے ساتھ ملتزم رہو۔۔۔۔!!

اور انہیں قبول کرو۔۔۔۔ جو شخص بھی اس طرح کرے گا وہ ہدایت پائے گا۔۔۔۔۔ جو شخص ان حضرات کی متابعت نہ کر بے اور ان سے روگر دانی کر بے تو وہ گراہ ہوجائے گا۔۔۔۔!!

کیونکہ یہ وہ ہستیاں ہیں کہ خداوند عالم کے ان کی اطاعت اور انکی ولایت قبول کرنے کا حکم دیا ہے۔۔ (۳)

آپ الله فی اس رسال میں مزید فر مایا ۔۔۔۔۔ دین خدا میں کسی کوئی نہیں ہے سُوا کے نفس اور اپنی رائی ۔۔۔۔ اور قیاس ہے کوئی بات کر ہے ۔۔۔۔ کیونکہ خدا وند عالم ﷺ نے قرآن کونازل فر مایا ۔۔۔۔۔اور اس میں ہرتی بیان ہے۔۔۔۔قرآن اور علوم قرآن کیلئے خدا وند عالم ﷺ نے اہل قرار دیتے ہیں کہ دوسر کے لوگ ان کے تابع ہوں۔۔

(۱) میروایت تو حیدصدوق میں ہے۔(۲) وسائل الشیعہ میں امالی صدوق سے نقل کی گئی ہے۔ بشارۃ المصطفیٰ میں نقل ہوا ہے تغییر باالرائی کی بہت زیادہ ممانعت ہے کتاب مقام قرآن وعترت ص ۲۸ تا ۳۳ مراجعہ کیا جائے۔ کتاب تاریخ فلسفہ وقصرف ص ۱۱۱ تا ۱۱۳۔

(۲) بیردوایت تفییر البرهان اورنور الثقلین بین معانی الاخبار نقل کی ہے۔ ثقة الاسلام علامہ کلینی ؓ نے اصول کافی بین کافی بین اس آیت کی تفییر میں روایت نقل کی ہے کہ قر آن امام علائه کی طرف ہوایت کرتا ہے (۳) بیرسالہ حضرت نے اپنے اصحاب کے لیے تحریر فرمایا تھا۔ آپ علائه نے اس کے پڑھنے اور اس پڑمل کرنے کا تھم دیا تھا ۔ آپ علائه کے اصحاب اسے جائے نماز میں رکھتے تھے اور نماز کے بعد اسے پڑھنے تھے وہ درسالہ کامل طور پردوسنہ الکافی اور بحار الانوار میں فرکور ہے۔ ا

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ......

علامہ حبیب اللہ خوتی : نیج البلاغہ کی شرح جلد دوم ص ۲۲۱ پر فرماتے ہیں کہ: آئمہ اطھار علیہ م السلام کی احادیث متواتر اور محققین فدہب امامہ کا اس بات پر اجماع ہے .... کوئیم قرآن (محکمات ، متشابھات اور حافظ اسرار آیات مبارکات کی تفسیر کے عالم ) پنجمبرا کرم ملتی آئی کے بعد عترت طاهر فاللہ (بارہ امالیم کا ہیں ۔ عقل نقل اور اجماع کی یہ دلیل ہے .... پس انہوں نے بر بان عقلی نوبی کو بیان کیا ہے ۔ علوم قرآن آئی گوریان کیا ہے۔ علوم قرآن آئی گوریان کیا ہے۔ ۔۔۔ کو میں نے خضراً ۔۔۔ بیان کیا ہے۔ ۔۔۔ کو میں نے خضراً ۔۔۔ بیان کیا ہے۔ ۔۔۔ کو میں نے خضراً ۔۔۔ بیان کیا ہے۔ ۔۔۔ کو میں نے خضراً ۔۔۔ بیان کیا ہے۔ ۔۔۔ کا شوق ہودہ وہاں مراجعہ کر رہے میں نے خضراً ۔۔۔ بیان کیا ہے۔ ۔۔۔ کو میں نے خضراً ۔۔۔ بیان کیا ہے۔ ۔۔۔ کیا تھوں ہودہ وہاں کیا ہے۔ ۔۔۔ کو میں نے خضراً ۔۔۔ بیان کیا ہے۔ ۔۔۔ کو میں نے خضراً ۔۔۔ بیان کیا ہے۔ ۔۔۔ کو میں نے خضراً ۔۔۔ بیان کیا ہے۔ ۔۔۔ کو میں کے خصراً ۔۔۔ بیان کیا ہے۔ ۔۔۔ کو میں ان کو میان کیا ہے۔ ۔۔۔ کو میں کے خور ہو کو کا شوق ہودہ وہاں مراجعہ کر کے میں نے خضراً ۔۔۔ بیان کیا ہے۔ کیا ہو کو کو کیا ہوں کیا ہے۔ کیا ہو کیا ہوں کیا ہو کیا

لیس اصحاب پیغیبر طاق آیا آئیں اور وہ لوگ جوان کے بعد آئے ہیں یا آئیں گے کسی کوش ندتھا اور ندہی ہوگا۔ اس آیت کریمہ

(حواهرالعبقرية في إثبات ولاية النكونيّة) ......

مُ أُولَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي فَرِيكَ لَرَحْمَةً وَذِكُو يَ لِقُومٍ يُؤْمِنُونَ اهعنكبوت فَرَحْمَةً وَذِكُو يَ لِقُومٍ يُؤْمِنُونَ اهعنكبوت في الرحمة وجائين اور كهين كرقرآن پاك مارك ليه كافي هم الله اوروه يغيم مِن الراس آيت سے پہلے والی آيت كو يغيم مِن الراس آيت سے پہلے والی آيت كو ديكھا جائے الله عليه الله الله عليه والى الله عليه والى الله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله وقي درخواج كي الله وقي من الله وقي كريہ كي درخواج كي تي الله وقي من الله وقي كريہ كي درخواج كي تا الله وقي كريہ كي درخواج كي تو الله وقي كريہ كي درخواج كي تو الله الله وقي كريہ كي درخواج كي تو الله وقي كريہ كي درخواج كي تو الله وقي كريہ كي درخواج كي تو الله كي الله كريہ كي درخواج كي تو الله كي تو الله كريہ كي درخواج كي تو الله كي تو الله كو كريہ كي درخواج كي تو الله كي تو الله كي تو الله كي تو الله كي كريہ كي درخواج كي تو الله كي تو الله كي تو الله كي كريہ كي درخواج كي تو الله كي كريہ كي درخواج كي تو الله كي كري درخواج كي تو الله كي تو الله

"" ایابطور مجر وقرآن کریم ان کے لیے گفایت نہیں کرتاہے"

جی ہاں کافی ہے۔ اس کے کلمات عربی ہیں۔ ال اور وہ لوگ عرب ہیں ایک سورہ بھی قرآن مجید کی طرح نہیں لاسکتے۔ اور یہ مقام وہ نہیں کہ قرآن مجید تنھا مسلمانوں کیلئے کافی ہے۔ اور وہ لوگ پینی را کرم اور آئمہ هد گاگا کی تغییر کوئاج نہموں ۔ اجس نے اس آیت سے استدلال کیا ہے۔ وہ غلطراستے سے وارد ہوا ہے۔ اس نے اخبار سجے جا اور ایک آیات سے جو پینیسرا کرم ان ایک اور آئم هد گاگا کی اس نے اخبار سجے جا اس کی ایک آیات سے جو پینیسرا کرم ان ایک اور آئم هد گاگا کی طرف وجوع نہیں کیا ہے۔ اللہ من ذلک ) وہ الی آیات سے جو پینیسرا کرم ان اور آئم هد گاگا کی مشابحات کی طرف وجوع کے بغیری الفین کی باتوں کی تائم کرتے مشابحات کی طرف وجوع کے بغیری الفین کی باتوں کی تائم کرتے مشابحات کی طرف وجوع کے بغیری الفین کی باتوں کی تائم کرتے کہ وہ نیاں دور آئیات کی طرف وجوع کے بغیری الفین کی باتوں کی تائم کرتے کہ وہ کی اور وہ آئیات کی طرف وجوع کے ایف کی دارث ہیں ۔ خودتو گراہ ہوتے ہی طرف وجوع بھی نہیں کرتے کہ جوعلم قرآن کے وارث ہیں ۔ خودتو گراہ ہوتے ہی طرف وجوع بھی نہیں کرتے کہ جوعلم قرآن کے وارث ہیں ۔ خودتو گراہ ہوتے ہی

ہیں لیکن دوسروں کو بھی گمراہ کرتے ہیں فرامین اہل بیت علاقتلا سے دور ہوتے ہیں ... اور اپنی کج فکری ہے جو پچھان کی سجھ میں نہیں آتا اس کا اٹکار اکرتے ہیں اور بعض اوقات (آیات متشابھات جوانہوں نے جمع کر رکھیں ہوئی ہیں ) آنہیں قرآن مجید کے خلاف سبچھتے ہیں .....!!

ہاں پیغیبرا کرم طلق آلیہ اور آئمہ هدی صلوۃ اللہ علیهم اجمعین نے فرمایا ہے کہ ہم ہر گز قرآن مجید کے خلاف کچھ نہیں کہتے۔!!

لیس اگر ہمارے پاس کوئی الیمی روایت آجائے جو قرآن پاک کے خلاف ہو تو وہ باطل ہے۔۔۔۔۔۔۔(1)

میزان خالف قرآن کی پہچاں ہے کہ جو پچھ صرح قرآن سے خداوند عالم کی مراد کشف ہواور وہ ثابت بھی ہوجائے ۔۔ کوئی روایت آئے اوراس کی نفی کرے یانفی قرآن کو جو کہ دلالت قطعی کے ذریعے اس کی نفی ہو چکی ہے۔ اس م نفی کوروایت میں آکر ثابت کرے

ہم یہاں ہردوروایت نقل کرتے ہیں جو ہارے لیے میزان قائم کرتی ہیں

اول اصول کافی کتاب شھا دات میں ہے کہ ایک آدمی گواہی دے اور اس

قة جليل عبدالرحن بن الحجاج سے سندھیج کے ساتھ قال کی گئی ہے۔ کہ می

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ......

عتیبه اورسلمه بن کهیل (دوعلاء اہل سنت) حضرت امام باقر علائد کی خدمت میں حاضر ہوئے .... اور انہوں نے عرض کیا: ایک آدمی کی گواہی اور قتم کے ساتھ دعوی ثابت ہو جائے گا؟

آپ علالتُلام نے فرمایا جی ہاں .....

حضرت رسول طبی آیکیم اور حضرت امیر المونین علیلتا نے کوفہ میں اس پر حکم صادر فر مایا تھا۔ (در مقام فصاوت در حکومت شرعی دعویٰ ایک شخص کی گواہی اور قتم سے ثابت ہوجا تا ہے )

عم ادرسلمہ نے عرض کیا بیتم قرآن کے خلاف ہے۔ آپ علائل نے فرمایا کس طرح قرآن کے خلاف ہے انہوں نے کہا کیوں کہ خداوند عالم علائے نے قرآن میں فرمایا ہے (وَ أَشْهِدُوا ذَوَى عَدْل مِنْكُمْ )

' د بعنی دوآ دمیوں کوجوعادل ہوں اور مومن کوبھی گواہ بناؤ''

آپ علالتلا نے فرمایا (کیا دوگواہ بنانے کا مقصد بیہ ہے ایک شخص کی گواہی قتم

کے ساتھ قبول نہ کرو ؟!)

اوراس روایت کوشخ طوی ؓ نے تہذیب میں بھی نقل کیا ہے۔

دوسری روایت: حضرت امام صادق علیته نے فرمایا منی تمام بدن سے خارج ہوتی ہے...

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ابو حنیفہ نے عرض کیا ....کس طرح منی بورے جسم سے خارج ہوتی ہے .... درحالاتكه خداوندعالم علانے قرآن مجید میں فرمایا ہے يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَائِبِ ( عسوره طارق) «منی سینه اور صلب سے خارج ہوتی ہے' (نعوذ بالله من ذلک اس نے بیکھاہے کہ آپ علیات کا کلام قرآن کے خلاف ہے معرت صادق عليه في مايا: آيا خداوندعالم عليه كاكلام سيب كماين ان دوجگہوں کے علاوہ کسی اور جگہ سے نہیں نگلتی ہے. ...؟! (الثبات شبی دفهی حاجدان یک کند سمی شی کا ثابت به ونادوسری چیزول کی ففی نہیں کرتاہے۔مترجم) پس ان دوروایات سے خالف قرآن کامیزان اہل ایمان کیلئے ثابت ہوگیا تشخیص: میزان ان لوگوں کیلئے ہے جوعلوم ومعارف قرآن کے عالم ہیں .... خدان سلیے کہ جو دعائے کمیل جیسی آسان ترین دعا کی عبارت سجھنے سے قاصر ہیں و اور حضرت امير المونين عليلتهم يرجموك بولتے ہيں حضرت امير المونين عليلتهم نے دعاکمیل میں فرمایا ہے (اللهی بربوبیتک توسلی) ر عبارت دعالمیل میں نہیں ہے۔ کیونکہ وہ توسل امیر المومنین علیلتا کا تکاری ہے۔۔۔

گویاوہ ولایت کا انکاری ہے ۔۔۔ خداوندعالم ﷺ نے اس کے دل کی آئکھ کو اندھا کر

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

دیا ہے جس کی وجہ سے وہ جھوٹ بولتا ہے ۔۔۔۔۔ اکثر جھوٹ لکھ کر چھپوا بھی دیتا ہے وہ نسخداب بھی میرے پاس ہے ۔۔۔۔ یہ احسان خدا وندی ہے کہ مومنین کے لیے کہ وہ گفتار بااعتبار کے اعتبار سے ممتاز کر سکتے ہیں ۔۔۔۔۔ !!

پی معیاراور میزان بیہ کہ اخباراہل بیت علیقہ ہرکس وناکس کے فہم و ادراک کے لیے قرار نہ دو سے اگر وہ کسی بات کو نہ سمجھے تو فوراً کھے کہ بیہ جھوٹ ہے ۔۔۔۔ قر آن مجید کلذیب کرنے والوں کواس طرح بے نقاب کردیتا ہے

جب وہ سمجھنے سے قاصر ہوتے ہیں تو کہدر سے ہیں کہ رہ پہلے والوں کا جھوٹ --

اورارشادخداوندی ہے

(بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِم )
"وه شيء جوان كِعلم كِ احاطے سے باہر موتی ہے كہتے ہيں كہ يہ جھوٹ ہے" حجوث من بيان فر مايا ہے۔ اور ہے" حجوثے افراد كوخود آئمہ هدئ نے اپنی احادیث میں بیان فر مایا ہے۔ اور

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

راست گواصحاب كيلية ان كے نام بتائے اور انكى توثيق وخليل بھى فر مائى ....

بعض اوقات لوگروایان حدیث کے بارے میں امام علائلم سے دریافت کرتے اورائی صدافت ووٹاقت کے بارے میں پوچھے .... بھی ان کی کتاب کے بارے میں پوچھے .... بھی ان کی کتاب کے بارے میں سوال کرتے یا کتاب کوامام علائلم کی خدمت میں پیش کرتے امام علائلم اس کی تصدیق ، شخ صدوق ، شخ کی تصدیق یا تکذیب کرتے .... بزرگان دین جیسا کہ شخ کلین ، شخ صدوق ، شخ طوی ، شخ مفید نے بہت زیادہ تکالیف برداشت کی ہیں .... انہوں نے وہ احادیث جمع کی ہیں جوزر آن کے موافق ہیں .... اور بے اعتبار روایات کوانہوں نے جھوڑ دیا ہے ... احادیث وروایات میں جو بھی ہمارے پاس ہے وہ سب قابل اعتبار ہے مگر بہت ہی کم اورنہایت ہی کم جونہ ہونے کے برابر ہے ... ا

اور : وہ روایات جومقیدات اور محضمات کے بیان میں وارد ہوئی ہیں وہ آیات مطلقات وعمومات کے خالف نہیں ہیں ۔۔۔ چاہے وہ اصول دین سے مربوط ہیں ۔۔ یا فروع دین سے باان کے علاوہ وہ روایات جواحکام وسائل وضوء خسل اور تیم وارد ہوتی ہیں ۔۔ وہ ان آیات مطلقہ جو کہ باب وضوء غسل اور تیم میں نازل ہوئی ہیں ۔۔ وہ ان آیات مطلقہ جو کہ باب وضوء غسل اور تیم میں نازل ہوئی ہیں ۔۔ اس طرح احکام نماز ،روزہ ، ذکو ق ، جج اور دوسر سے معاملات جو کہ ئی ہزار روایات ہیں ۔۔ آیات نازلہ کے خالف نہیں ہیں ۔ بیا بات اظہر من اشتس ہے۔۔

آیت شریفه اولی الامر: که لفظ عام ہے روایات خصص کے ساتھ" کہ آئمہ

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ....... ( 44

هد فی ایس کے بعد آئم میں اولی الامز' اختلاف نہیں ہے اس کے بعد آئم هدی میں اسلام میں فقط اولی الامر ہیں کسی کو بیت نہیں کہ عموم آیات سے تمسک کر کے کسی اور کواولی الامر بناد ہے ۔۔۔۔!

# أبيت شريفه

(هُوَ الَّذِى أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتُ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابُهُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابُهُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ وَلَيْ الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ (كَالُورُهُ آلُ عَمران))

کہ تمام تاویل قرآن کوجانتے ہول۔ بیلفظ فقط عام ہے اور مرادخاص ہے۔ چنانچے رویات متواتر میں ہے کہ فرمایا: ہم ہیں راسخون فی العلم اور ہم تاویل قرآن کو جانتے ہیں ......!!

# أيت شريفه

(إِنَّ مَا وَلِيُّكُمْ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُوْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ (۵۵ سورة المائدة)) الصَّلاة وَيُؤْتُونَ الزَّكَاة وَهُمْ رَاكِعُونَ (۵۵ سورة المائدة)) لفظ عام الرادازمومنون امير المونين ابن ابي طالب عليكام بين كسي كو

آیت تطهیر: آیت تطهیر میں بھی پنہیں کہا جاسکتا لفظ اہل بین عام ہے ۔۔۔۔۔۔ تمام روجات بیغیم راکرم طلق قلیل بین کوشامل ہیں۔۔۔۔ بلکہ مانے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں کہ آیت میں اہل بیت علاقتا سے مراد پنجیم راکرم مانے قلیل کے ایس کہ آیت میں اہل بیت علاقتا سے مراد پنجیم راکرم مانے قلیل کے علاوہ کوئی چارہ نہیں کہ آیت میں اہل جیت علاقتا سے مراد پنجیم اکرم مانے قلیل کا معرت فاطمہ میں اہل حضرت مانے میں علاقتا ہم حضرت فاطمہ میں اہل معرت فاطمہ میں اسلام میں۔

آیت خمس: آیت خمس میں ذوالقربی ویتائی مساکین کے متعلق ہے۔سادات وغیر سادات وغیر سادات کوشائل ہے۔ چنانچ اسے روایات میں بنی ہاشم کے ساتھ خص کیا گیا ہے۔

کسی کوچی نہیں ہے کہ وہ ظاہر آیت سے استدلال کرتے ہوئے غیر بنی ہاشم کوشائل کرے۔

آیت دعا حضرت سلیمان علیشه آپ علیشه نعرض کیا

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة ) .....

قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِى وَهَبْ لِى مُلْكًا لاَيَنْبَغِى لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِى إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ (٣٥)

پروردگارا مجھے ایسا ملک عطا کر چومیرے بعد کسی کوبھی نہ ملا ہو۔ حضرت موسیٰ ابن جعفرصلوٰ ۃ الله علیهمانے فرمایا:

روایات بہت زیادہ ہیں عوالم کی شرح اور مخلوقات کی تعداد میں وار دہوئی ہیں۔ان میں سے کوئی بھی قرآن کی مخالف نہیں ہے بلکہ قرآن کے موافق ہیں اور کلمہ ''عالمین '' کی شرح ہے جوسورہ حمد اور قرآن مجید میں کئی مرتبہ وار دہوا ہے ....

روايات:

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية > .....

جو پیغمبرا کرم طلق آلائم کے غیب علم کو ثابت کرتی ہیں وہ بھی قرآن کے مخالف نہیں ہیں بلکہ قرآن پاک کے موافق ہیں۔سورہ آلعمران کی آیت 9 کے ا

مَا كَانَ اللهُ لِيَــذَرَ الْـمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللهُ النُّعُلِيعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللهَ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللهَ يَخْبِيتَ مِنْ الطَّيِّبِ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللهَ يَخْبِيبَ مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَّقُوا فَلَكُمْ أَجْرٌ عَظِيمٌ

خداوند عالم ﷺ عالم الغیب ہے اور وہ اپنے عیب پرسی کوبھی آگاہ نہیں کرتا گراس رسول ملتی کی کہ ہے وہ پیند کرتا ہے ....!!

حضرت رسول اکرم طنی ایک است کوروایات صریحہ نے بیان کیا ہے۔ ہم نے انہیں غیب
کی تعلیم دی ہے ۔ جیسا کہ اس بات کوروایات صریحہ نے بیان کیا ہے۔ ہم نے اپنی
کتاب مقام قر آن وعترت میں شرح بیان کی ہے ۔ اوروہ آیات جو بادی اکر تی میں
اس کے خلاف نظر آئیں ہیں۔ اور ان سے بیٹا بت ہوتا کہ غیب کے ساتھ خض ہے
پی ضروری ہے کہ نہایت ہی غور وفکر سے ان آیات اور روایات کو جمع کرنا ہوگا
اسسانسان کے لیے ضروری ہے کہ تمام آیات اور بیان عترت پر ایمان رکھے چنا نچہ
امیر المونین علائل نے اپنے ایک خطبہ میں فر مایا ہے تی مراداز غیب (کہ کوئی بھی نہیں
جانتا)علم قیامت ہے پس اول آیت سورہ جن کی جو کہ مذکور ہو چکی ہے دلالت کرتی
ہے کہ پیغیر مائے قیائی ہے مقیامت یاعلم ذاتی کی نئی کی گئی ہے۔ اللہ ہم نے

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

ان میں سے چندآیات درج ذیل ہیں جوملم غیب امام پردلیل ہیں۔

ر آیت شریفه:

وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ (40) سوره خمل

کوئی بھی غیب آسمان وزمین میں ایسانہیں ہے کہ جس کاعلم کتاب مبین میں نہ ہو ....! سور ہ انعام ، آیت (۲):

أَلَمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنِ مَكَنَّاهُمْ فِي الْمُرْوِرِ مَكَنَّاهُمْ فِي الْمُرْضِ مَا لَمْ نُمَكِّنْ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِذْرَارًا وَجَعَلْنَا الْمُنْ مَا لَمْ نُمكِّنْ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِذْرَارًا وَجَعَلْنَا الْمُنْ الْمُهُمْ بِذُنُوبِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِنْ الْمُنْ الْمُمْ بِذُنُوبِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا آخرينَ

( کوئی دانہ زمین کی تاریکی میں تروخشک ایسانہیں ہے مگروہ کتاب مبین میں ہے)

سورهسبا: آيت (سم)

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِاتَّاتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِّي

لَتَ أَتِيَنَّكُمْ عَالِمِ الْغَيْبِ لاَيَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِى السَّمَاوَاتِ وَلاَ أَنْ فَي كَتَابٍ مُبِينٍ وَلاَ أَكْبَرُ إِلَّا فِى كِتَابٍ مُبِينٍ وَلاَ أَكْبَرُ إِلَّا فِى كِتَابٍ مُبِينٍ مَلْ فَل وَلاَ أَكْبَرُ إِلَّا فِى كِتَابٍ مُبِينٍ وَلاَ أَكْبَرُ إِلَّا فِى كِتَابٍ مُبِينٍ مَرَاسُ كَامُ مَا اللهُ عَلَى وَلاَ أَكْبَرُ إِلَى عَلَى اللهُ عَلَى ال

سوره پوسف \_

الْرِيِّ الْكَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (٢)

" اے محدایہ آیات میں ہم نے ان کو (برنبان) عربی نازل کیا ہے " سورہ زخرف۔

حم (۱) وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ (۲) إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْ آنًا عَرَبِيًّا لَعَمَّ بِيًّا كَمْ تَعْقِلُونَ (۳) لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (۳) " حم ـ كتاب بين كوبم نے اسے قرآن عربی قرار دیا ہے۔ "

سوره دخان

حم (1) وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ (٢) إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ

إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ (٣)

""" فَي الْمُبِينِ وَشِب مِبارك يَعِيْ شِب قَدر مِين نازل كِيا اللهِ اللهِ عَنْ شِب قَدر مِين نازل كِيا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

سوره کل آیت (۸۹)

وَيَوْمَ نَبْعَتُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِمْ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكُلِّ شَيْءٍ بِكَ شَهِيدًا عَلَيْهِمْ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكُلِّ شَيْءٍ بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَوُ لِاء وَنَزَّ لَنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ

'' ہم نے تمہارے اوٹر کتاب کونازل کیا کہ اس میں ہرشی کا بیان اور ہرشی کاعلم ہے'' ارشا درب العرب ہے۔

وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلاَ طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَا حَيْهِ إِلَّا أُمَمُ أَمْقَالُكُمْ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ (٣٨) مَم نَے سَي بَمي چَيزُ وَلَاب مِنْ بَيْنِ يَجْوِرُ اہے۔

یعنی به علوم تما م لوگوں کی دسترس میں نہیں ہیں مگر بعض افراد یعنی وہ پیامبر ﴿

ا کرم طلتی لیالتم اورآپ طلتی لیالتم کی عترت طاہرہ ہے۔

وَيَـ قُـولُ الَّـذِينَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلًا قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ (٣٣ رعد)

میرے اور تہمارے لیے ایک خدا گواہ ہے اور ایک وہ ہے جس کے پاس کتاب کاعلم ہے۔اور وہ حضرت علی علالیہ میں۔

چنانچه بهت زیاده روایات عامه اورخاصه نقل موکی میں اور اس سے مراد

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) المرتمه علالتلائجهي مين ہم نے بیربات تفصیل کے ساتھ مقام قرآن وعترت میں بیان کی ہیں .....! ان روایات: ہے معلوم ہے کہ کتاب مبین یہی کتاب صامت ہے اور وہ قرآن مجید ہے۔اور علم قرآن کتاب مبین ناطق کے پاس ہیں اور وہ امام علائم ہیں۔ وسائل الشبیعہ (کہمورداعتادتمام علاء ومجتھدین ہے) کتاب قضاء باب ۸ حدیث ١١٢مير المومنين عليليل سے حدیث نقل ہوئی ہے گہ آپ علائل نے فرمایا: بیقرآن کریم کتاب صامت خداہے اور میں خدا کی کتاب ناطق ہوں۔ اصول کافی ۔باب مولاا مام موسی کاظم علائقہ ۔ایک حدیث مفصل ہے کہ ایک عالم نصرانی حضرت موسیٰ بن جعفر علیمتناکی خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے چندسوالات یو چھان میں سے تفسیر حسم والسکتاب المبین کے بارے میں بھی دریافت كيا اوركتاب بين امير المونين على ابن الى طالب المناهم من الله السيالة المناهم المونين على المناه الم حقیر کہتا ہے کہ کتاب مبین ظاہر میں قرآن مجید ہے اور یاطن میں کتاب مبین wer were the تفسير عياشي : مين ثقة الجليل القدر نے سورہ انعام كى تفسير ميں حسين بن خالد سے حدیث نقل کی ہے کہ امام صادق علیاتھ سے میں نے دریافت کیا اس آیت وَعِنْدَهُ مَـفَـاتِحُ الْغَيْبِ لاَيَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ

وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِى ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلاَرَطْبٍ وَلاَيَابِسٍ إِلَّا فِى كِتَابٍ مُبِينٍ (٥٩: انعام) الْأَرْضِ وَلاَرَطْبٍ وَلاَيَابِسٍ إِلَّا فِى كِتَابٍ مُبِينٍ (٥٩: انعام) قبل اذاس كرآب عليكم تفير فرمات بين تومين في عرض كيا كرتاب بين

کیامرادہے....؟!

آپ طلیکا نے فرمایا: یعنی 'امام سین ''

روضه ء کافی - بین ابی الربیع شامی نے حضرت امام صادق علیفی سے اس آیت کی تفییر تقلی کی ہے کہ آپ علیفی نے فرمایا تمام (علوم) (قلب) امام بین میں ہیں ۔ علامہ بستی نے مراۃ العقول میں فرمایا کہ امام سین کی تفییر ہے ۔ یعنی کتاب مبین کی تفییر ہے ۔ یعنی کتاب مبین سے مرادآ تکہ هدی ہیں جیسا کہ عامہ وخاصہ نے (و کو ل شہی ء احصینا ہ فی امام مبین) کی تفییر میں نقل کیا ہے کہ حضرت پنیم راکرم طبق آلیم امیر المونین علی ابن ابی طالب علیفیم کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ بیت نام مبین ' امام بین ' امام بین ' امام بین کا بین حضرت امام صادق علیفیم سے صدیت نقل ہوئی ہے اس ضمن آپ احتجاج طبری: میں حضرت امام صادق علیفیم سے صدیت نقل ہوئی ہے اس ضمن آپ نے فرمایا ، خداوند متعال نے تہار ہے صاحب (مالک) امیر المونین علیفیم کے بارے میں فرمایا ہے۔

وَيَ قُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلا قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ (٣٣ رَعَد) (1)

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيَّة) .....

اور فرمان خداوندی ہے

وَلارَطْبٍ وَلا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ( 9 ٥: انعام)

اس کتاب مبین کتاب کاعلم حضرت علی علاطال کے پاس ہے

كتاب كي آيات الآئمة ليهم السلام مين

وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا

وَمُسْتَوْ دُعُهَا كُلُّ فِي كِتَابِ مُبِينِ (٢هود)

اخبار کثیر از الل بین میں مرقوم ہے کہ کتاب مبین سے مرادآ تمہ هدی

علیمٹا ہیں اور بیدحضرات کا ٹنات عالم کی ہرشی کے عالم ہیں۔

حقیر کہتا ہے کہ بس کتاب میں کے تمام علوم آپ علائلم کے پاس میں لہذا

آپ علائم کتاب مبین اور امام مبین ہیں۔کہ ہری کاعلم خداوندعالم نے آپ علائم کا

پاس رکھاہے۔جبیا کہ سورہ کیلین میں ہے

إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ الْمَوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَدُّمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلَّ

شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ (٢ ا : سوره يسن)

''ہرشی کوامام مبین میں احصا کیا گیاہے''

اس آیت کی تفسیر اور دوسری روایات انشاء الله بعد میں بیان کی جائیں گی،

تفسيرقمي ميںاس آيت

(الم (۱) ذَلِكَ الْكِتَابُ لارَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ (٢)سوره بقره

کی تفسیر ابوبصیر نے حضرت امام صادق علیته سے قبل کی ہے کہ آپ علیته نے فرمایا: بیکتاب امیر المونین علیته ہیں کہ جن میں نہیں ہے اور آپ علیته ایپ شیعوں کے راہنما ہیں ۔۔۔۔!!

حقیر کہتا ہے کہ بہتا ویل تنزیل کی خالف نہیں ہے۔ ظاہر باطن کا منافی نہیں ہے۔ المونین علائلم ہیں نہیں ہے اس ظاہر قرآن صامت اور باطن کتاب ناطق خدا امیر المونین علائلم ہیں ۔ آپ علائلم کی کھائش نہیں ہے ۔ ایا ہر خض اگر عقل وانصاف کی نگاہ سے آپ علائلم کی سیرے کود کیھے تو اسے معلوم ہوجائے گا کہ آپ علائلم کی سیرے کود کیھے تو اسے معلوم ہوجائے گا کہ آپ علائلم کی ذات عیں حق ہے اور آپ علائلم نے بھی دنیا پرست لوگوں سے فرمایا تھا کہ سیخقیق تم لوگ بیجائے نہیں ہو کہ سیخت میرے ساتھ ہے ۔ احتماق الحق جلد کے ۵ اور ملحقات احقاق الحق میں بنا بیج المودة سے قل کیا گیا ا

(۱) علمائے اہل سنت نے لکھا ہے من عندہ علم الکتاب سے مراد حضرت علی علائشلا ہیں ، قواعد الاسلام صلاحات الله اللہ علی سنت نے ایک روایت بیان کی ہے صلاحات فاضل نظیری نے کتاب خصائص میں محمد بن حنفیہ سے روایت نقل کی ہے۔ ابن مفازلی نے منا قب اور ابولیم نے نزول میں نقل کیا ہے۔

ہے صفین میں اہل شام نے کہا کہ قرآن پاک کوحا کم بنائے تو امیر المونین علائے آپ نے فرمایا نے میں اہل شام نے کہا کہ قرآن پاک کوحا کم بنائے تو امیر المونین علائے آپ نے فرمایا نے میں قرآن ناطق ہوں''

خطبه وسیله جو که روضه کافی میں ہے که امیر المومنین اللیکا نے فرمایا

فانا الذكر الذي عنه ضل و السبيل الذي عنه مال و الإيمان الذي به كفر والقرآن الذي اياه هجروالذين الذي به كذب والصراط الذي عنه نكائ

میں وہ ذکر ہول کہ جس کوچھوڑ کر لوگ گراہ ہوگئے۔۔۔۔ میں وہ بیل اللی ہوں

کہ جس سے لوگ منحرف ہوگئے۔ میں وہ ایمان ہوں کہ جس سے لوگ کا فرہوئے

ہیں۔۔۔۔ میں وہ قرآن ہوں جسے چھوڑ دیا گیا ہے۔۔۔۔۔۔۔!!

علن یب کی گئی ہے۔۔۔۔۔۔ اور میں وہ صراط ہوں جس سے دوری کی گئی ہے۔۔۔۔۔!!

می چھو کلمات (ذکر سبیل ، ایمان ، قرآن ، دین اور صراط) حضرت نے اپ آپ آپ نے دا کی طرف

ہی کی ان کے ذریعے تو صیف بیان کی ہے۔۔ان میں سے ہرایک آپ نے خدا کی طرف

اشارہ ہے۔ کہ باطن قرآن میں اس سے مراد حضرت علی الیکھا ہی ہیں۔۔۔۔۔!!

محدث فی نے سفینہ البحار اور حقیر نے متدرک ،سفینہ البحار میں ان کلمات کی خاصی تشریح کی ہے۔ یہاں پر ہمارا شاہد حضرت کا وہ کلام ہے کہ آپ پیلائی نے فرمایا:

میں وہ قرآن ہوں کہ جسے چھوڑ دیا گیا ہے۔ یس آپ کیا ہے بین اور قرآن ناطق ہیں۔۔

ناطق ہیں۔۔

هَـذَا كِتَـابُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُمْبِالْحَقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (٩ ٢ سوره الجاثيه)

قرائت اہل بینی میں پنطق صیغہ مجہول کے ساتھ پڑھا گیا ہے۔ چنانچہ حضرت امام جعفر صادق علیا ہے اصول کافی میں فر مایا ہے کہ قرآن میں نہ بولا ہے اور نہ ہی بولے گا ۔!! پیمبرا کرم طلع کی لیکھ اور آئمہ صدی لیکٹھ قرآن سے بولتے ہیں گذشتہ بیان سے واضح ہوگیا کہ کائنات عالم کی ہرشی ء کاعلم خدا وند عالم کی اللہ نہ تا ہے ہوگیا کہ کائنات عالم کی ہرشی ء کاعلم خدا وند عالم کی اللہ ہوگیا کہ کائنات عالم کی ہرشی ء کاعلم خدا وند عالم

امير المونين الميل المونين الميل مين قرار ديا ہے۔ سوره ليين ميں ہے كه

وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِيلَ ﴿ ٢ ا : سوره يسن )

پیغیبرا کرم الملی آیا ہے ورآئمہ صدی علاقت کی ان روایات کی تائید کی ہے جو بعد میں انشاءاللہ بیان کی جائیں گی۔

اس مریض مصنف پر تعجب ہے کہ جس نے اپنی جانب سے لوگوں کو جہنم کی طرف و صکیلا ہے۔ اس نے ان آیات اورا حادیث واردہ سے چشم پوشی کرلی ہے۔ اس نے ان آیات اورا حادیث واردہ سے چشم پوشی کرلی ہے۔ اس نے اپنی ناقص سوچ و فکر کی وجہ سے اپنے آپ کوعتر سے اس نے اہل بیتے اس کے طاہر سے تمسک کیا ہے۔ اس نے اہل بیتے اس کے عصمت و طہارت کی تفسیر پر کوئی توج نہیں دی۔ اور دوسر بے لوگوں کی باتوں پر اس نے اعتاد کیا ہے۔ اگر اسکی مرض کے خلاف کوئی روایات آجائیں تو وہ کہتا ہے یہ ضعیف

قَالَ رَبِّ إِنِّى ظَلَمْتُ نَفْسِى فَاغْفِر لِى فَغَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ اللَّهِ الْعَفُورُ النَّهِ النَّهُ الْعَلَى الرَّحِيمُ (٢ ا القصص)

''اورخدا کی بارگاہ میں عرض کی (موسی علائلہ) اور کہا اے اللہ بے شک میں نے اپنی جان برظلم کیا ہے تو میری مغفرت فرما: پس تو مجھے دشمنوں سے پوشیدہ فرما بے شک تو بخشنے والا ہے''

یدند کے کہ ظالم کس طرح بیغیبر بن گیاہے۔وہ آنخضرت المتی اللّی اللّی کی نبوت کا منکر ہوجائے۔اس فتم کے افراد منکر ہوجائے۔اس فتم کے افراد بہت زیادہ ہیں خداوند عالم ﷺ مونین کو شرشیاطین سے محفوظ فر مائے۔آئین ……!
قرآن کریم میں بہت ہی جگہ پرخداوند عالم ﷺ نے مونین کو تھم دیا ہے کہ وہ قرآن کے تابع رہیں ……

قرآن کریم میں ہے کہ

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهُوَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ

"خدا،رسول اوراولي الامركي اطاعت كروجوتم مين سے اولي الامرے"

اولى الامر سے مراد آئم مرد گائی ہیں چنانچہ بیا ہے مقام پر دلیل ، عقل و نقل اور روایات متواترہ سے خابت ہو چکا ہے۔ اور قرآن پاک کا بیٹم بھی ہے کہ اختلافی مسائل میں اولی الامر سے رجوع کروتا کہ تمہارے اختلافات ختم ہوجائیں .....

قرآن کریم میں ہے

وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِين ﴿ إِلا : سوره يسن )

ہرشے ( قلب مقدل) امام مبین میں بند کر دی گئی ہے۔

قرآن کریم میں ہے کہ

فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنتُمْلاَتَعْلَمُونَ (كسوره انبياء) "اہلِ ذکرسے سوال کرواگرتم نہیں جانے"

اور "ذکر" قرآن مجید میں پیغیبراکرم الله الیائی کیائی کیائی کیائی کیائی کیائی دکرآپ ملتی کیائی کی اہل بیت علائل ہیں۔ چنانچدروایات متواتر میں ہے کہ اہل بیت الله ان نے خود فرمایا ہے کہ ہم اہلِ ذکر ہیں جو کچھ پوچھنا چا ہوہم سے پوچھو۔

قرآن پاک: میں ہے کہ سورۃ ال عمران خدا وراسخون فی انعلم قرآن کی تاویل کو جانتے ہیں۔ ورر استحون فی العلم آئمہ صدی علاقتا ہیں۔

قرآن ياك: سورة دخان

إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ نَّا كُنَّا مُنذِرِينَ

اثبات شب قدر کرتے ہیں اور شب قدر میں ملائکہ اور روح نازل ہوتے ہیں۔ ہرشے کی تقدیر خداوند عالم ﷺ کی طرف سے پیغیبرا کرم طلبی آیا ہم کی خدمت میں پیش کرتے تھے۔ کئے شیعہ واہلسنت میں بہت زیادہ روایات ہیں کہ کل امور یا ہر شے کی تقریر وارد ہوئی ہے اور اس سے مراد موت ، بلاء آفات ، مرض ، رزق اور چھوٹے سے ذرے سے لے کر بڑے تک کی تقدیر متعین ہوتی ہے۔ پیغمبر طاتی المج کے زمانہ میں پیغمبر طبع البہ میں خدمت میں پیسب کچھ بیش ہوتا تھااور پیغمبر طبع البہ میں میں الهل سے ہرشے کو جانتے تھے اور یہ بھی فریقین کی روایا ہے میں ہے کہ شب قدر پیامبر طلی اللہ کے بعد بھی ہے۔۔۔۔اور روایات وافرہ شیعہ میں ہے کہ بینمبر طلی اللہ کے بعد ملائكه اورروح حضرت امير المومنين علايته كي خدمت ميں حاضر ہوتے تھے اور آپ علايته کے بعددوسرے آئم علالی میں ازل ہوتے ہیں۔ بیٹمام تقدیرات کا تنات کوبطور تفصیل امام علائلم کی خدمت میں پیش کرتے ہیں۔ آیا کوئی شخص اس کا انکار کرسکتا !?....?!

اگروہ شخص شیعہ نہ ہوآئمہ ھدی علائلہ کونہیں مانتاء روایات آئمہ ھدی گائی کا منکر ہے۔ وہ پیغمبرا کرم طائع کی لیے کو وانتا ہے کہ شب قدرتمام نقدیرات عالم کل سال آپ طائع کی لیے کہ خدمت میں پیش کی جاتی ہیں ....

اگرسورة ال عمران کی آیت اورسورة جن کی آیت کوما نتا ہے کہ ہمارے نبی طلق اللہ میں سلم غیب کے لیے۔ اگر طلق اللہ می برگزیدہ اور پہندیدہ ترین نبی طلق اللہ میں سلم غیب کے لیے۔ اگر پیغمبرا کرما ہے اللہ میں معلق اللہ میں میں ہے اللہ میں سلم اللہ میں ایمان لا میں جن میں بیہ ہے کہ ہم نے حضرت محمد طلق اللہ میں ایمان لا میں میں بیہ ہے کہ ہم نے حضرت محمد طلق اللہ میں کو ایمان کی ہرشے دکھائی ۔۔!!

دوم: آیت قرآن میں ہے کہ تمہارے اعمال خدا اور رسول طبّی ایکٹی و کیھتے ہیں۔ (سورة برأة)

آیا جو شخص اپنے آپ کو قرآن کا پیروکار سجھتا ہے وہ ان آیات پر کیوں ایمان نہیں لاتا ....؟

ان آیات سے وہ چینم پوشی کیوں کرتا ہے؟ فقط قرآن کی ایک آیت متشابہ کو پکڑ کریہی کہتا ہے گہ پیغمبر طلع اللہ کا کہ کواپنے منافق ہمسائیوں کی کوئی خبرنہیں ہے۔

آیابیمریض ہے یا جابل ہے؟ کیابیاس آیت اور دیگر آیات کوجمع نہیں کرسکتا؟ اور کی کہی آیت لا تعلمهماس آیت کو

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

(وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ (٢٢ ال عمران)

"اورب شك الله هالة جانتا ہے اور تم نہيں جانتے"

کی طرح ہے۔ یعنی تم بذات خود عالم نہیں ہو جو پھیم جانتے ہووہ احسانِ الهی اور تعلیم الهی ہے۔ یاعلم عرف بشری کہ اسباب ظاہری سے حاصل ہوتا ہے بیام (الهیل) ممکن نہیں ہے یہ کیسے ممکن ہوت ہمکن نہیں ہے یہ کیم جو شخص ملکوت آسان وزمین کود کھے اور چشم نبوت میں ہوئے ہے اور چشم نبوت میں ہے یہ کہ وہ ہمسائے منافقین کے اعمال سے بے خبر میں دکھے کہ وہ ہمسائے منافقین کے اعمال سے بے خبر

يو ......؟!

أياكس طرح بيجابل اس آيت

مَا كَانَ لِي مِنْ عِلْمُ بِالْمَلَإِالْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ

(۲۹: سوره ص)

پرایمان لاتا ہے اور دوسری آیات کوچھوڑ دیتا ہے جن کا ذکر پہلے ہو چکا ہے۔ ارشادِ خداوندی ہے

أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِعْضٍ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَٰلِكَ مِنْ كُمْ إِلَّا خِزْئُ فِى الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَفْعَلُ ذَٰلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْئُ فِى الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُودُونَ إِلَى أَشَدٌ الْعَذَابِ وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (٨٥ يُردُونَ إِلَى أَشَدٌ الْعَذَابِ وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (٨٥ اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (٨٥ اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (٨٥ اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٤٥ اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٤٥ اللهُ بِعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٤٥ اللهُ بِعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٤٥ اللهُ بِعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٤٥ اللهُ بُعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٤٥ اللهُ بُعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٤٥ اللهُ بِعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٤٥ اللهُ بُعَافِلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٤٥ اللهُ الله

#### (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ......

ىيەمريض:ال أيت

وَكَفَى بِهِ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا (٥٨ فرقان)

ایمان لایا ہے اور کہتا ہے کہ لوگوں کے گنا ہوں کی آگا ہی ویدنائی خداوند عالم ﷺ کے ساتھ مختص ہے۔ غیر از خداﷺ رسول طبق کیلیٹم وامام علائش لوگوں کے گنا ہوں سے بے خبر ہیں۔ اور بیرجا ہل اس آیت

(وَقُلْ اعْمَلُو اَفَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (٥٠٥)

پرایمان ہی نہیں رکھنا اور اس سے کفر کرتا ہے۔ اس آیت میں خداوند عالم ﷺ کا واضح ارشاد ہے کہ خدا، رسول ملتی اللہ اور مومنون (آئمہ حدی علائلہ) تہارے اعمال دیکھتے ہیں۔ آیا اعمال دیکھنے سے باخبر ہوسکتے ہیں یانہیں۔ جی ہاں ہو سکتے ہیں .....

آیات: ان ادری، و ما ادری، و لا تدری، و ما ادریک،

کوجع کر کے پیغمبر طلی اللہ کی لاعلمی ثابت کرتا ہے۔ حیف ہے ایسے مسلمانوں پرجومخالفین کے تالع اوران کے پروردہ ہیں۔خداوندعالم ﷺ نے قرآن کریم میں ان کا بہترین تعارف کرایا ہے

( فَأَمَّا الَّذِينَ فِى قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِى الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِى الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُوا الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُوا الْعِلْمِ (كسوره آل عمران)

جن کے دلوں میں شک ہے .....!!

آیا ہے کہ پنیمبرا کرم اللہ اللہ میں برخلاف قرآن درستورات خود مل کرتے ہیں؟ ... یہ

قرآن سورة براة ميں ہے كه

وَمِنْهُمْ اللَّذِينَ يُوْ ذُونَ النَّبِي وَيَقُولُونَ وُ أَذُنْ قُلْ أَذُنْ قُلْ أَذُنْ خَيْرٍ لَكُمْ يُومِن بِاللهِ وَيُوْمِن لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالّذِينَ يُؤْذُونَ رَسُولَ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٢ سوره توبه) وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ رَسُولَ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٢ سوره توبه) منافقين كهته بين كه يغير طلق يُلَيّمُ سننه والله كان بين المعرطي يُلَيّمُ مه ويجي وه برح يهي الحجم سننه والله كان بين وه خداك بحي تقديق كرت بين اورمونين كي بحي اوروه لوك بو بحي اور وه لوك بو تكيف دية بين الله كرسول الله يُلَيّمُ ولوّان كي ليدور وناك عذاب بين الله كرسول الله يُلَيّمُ ولوّان كي ليدور وناك عذاب بين الله كرسول الله يُلِيّمُ ولوّان كي ليدور وناك عذاب بين الله كرسول الله يُلْهُ ولوّان كي ليدور وناك عذاب بين الله كرسول الله يُلْهُ ولوّان كي ليدور وناك عذاب بين الله كرسول الله يُلْهُ ولوّان كي ليدور وناك عذاب بين الله كرسول الله يُلْهُ ولوّان كي ليدور وناك عذاب بين الله كرسول الله يُلْهُ ولوّان كي ليدور وناك عذاب بين الله كرسول الله يُلْهُ ولوّان كي ليدور وناك عذاب بين الله كرسول الله يُلْهُ ولوّان كي ليدور وناك عذاب بين الله كرسول الله ولون الله كرسول الله ولون كي ليدور وناك عذاب بين الله كرسول الله ولون اله ولون الله ولون الله ولون كي ليدور وناك عذاب بين الله ولون كي له ولون الله ولون كي ليدور وناك عذاب بين الله ولي الله ولون الله ولي الله ولون الله ولي الله ولون الله ولون الله ولون الله ولي اله ولي الله ولون اله ولون الله و

بیہ: اس وقت آیت نازل ہوئی جب ایک شخص آپ طبق گیالہ ہم کی خدمت میں آ آیا اور پیغیبرا کرم طبع گیالہ ہم کی تمام باتیں منافقین کو بتا دیتا۔ حضرت جبرائیل علیتا م (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

حضرت طلق الآلم کی خدمت میں اصل واقعہ بیان کر دیا۔حضرت پینمبرا کرم طلق الآلم نے اس شخص کے انکار کیا اور اس شخص کو بلا کر کہا کہ تو نے ہماری باتیں منافقین کو بتائی ہیں۔اس شخص نے انکار کیا اور فتم کھائی کہ میں نے میکا مہیں کیا۔آپ نے ظاہری طور پراس کی بات قبول کرلی۔ میہ آیت شریفہ نازل ہوئی اور روایات مبار کات میں اس آیت سے استدلال کیا گیا ہے کہ مونین مونین کی تقدر ای کریں۔

اس آیت سے بیر می استفادہ ہوتا ہے کہ بیرخداوند عالم ﷺ نے اپنے رسول اللّٰ اللّٰہِ مُلِی کے بیرخداوند عالم ﷺ نے ا بیصفت بیان کی ہے اور آپ طبّہ اللّٰہِ کی مدح فر مائی ہے کہ ( قُلْ أَذُنُ خَیْر لَکُم)۔

پی ظاہری طور پر پینمبر طبی الرجی طاہری طور پر ایمان لائے اور انہوں نے کلمہ ان کاعذر قبول کرے۔ وہ افراد جو ظاہری طور پر ایمان لائے اور انہوں نے کلمہ شہاد تین بھی زبان پر جاری کیا ہر چند باطن میں اس کے معتقد نہ ہوں ، اسلام کے ظاہری احکام نماز ، روزہ ، جج ، زکوۃ وغیرہ ان پر جاری ہوں گے ۔ اور ان کی گفتار کی تضدیق کرنی چاہیے۔ کیونکہ پینمبر اکرم طبی گلیا تھی طاہری پر مامور ہیں .... اور مقام باطنی نبوت ورسالت پر مامور نہیں ہیں۔

جیما کقرآن مجیدیس ہے (قُلُ إِنَّمَا اَنَا بَشَرٌ مِّثُلُکُم)

پس قرآن مجید میں ہے کہ

يَاأَيُّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا تِيرًا مِنْ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِنْ بَعْضَ الظَّنِ إِنْ بَعْضَ الظَّنِّ إِنْ بَعْضَ الظَّنِّ إِنْ بَعْضَ الْكُومُ أَنْ إِنْ مَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَاللَّهُ وَلاَتُحَبَّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَاللَّهُ وَاللَّهُ إِنَّ اللهُ تَوَّابُ رَحِيمٌ يَا فَكُرِهُ مَعْمُوهُ وَاتَّقُوا الله إِنَّ الله تَوَّابُ رَحِيمٌ يَا فَكُرِهُ مَعْمُوهُ وَاتَّقُوا الله إِنَّ الله تَوَّابُ رَحِيمٌ (٢ احجرات)

لیعنی تجسس نه کرو۔اورایک دوسرے پربُرے ممان نه کیا کرو۔ اوریہ بھی حکم ہے کہ مونین کی تصدیق کرو۔مونین وہ بیں جو ظاھراً ایمان لائے بیں اگرچہ باطناً معتقدنہ بھی ہوں اور خطاب یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُو ا

قبول کیا ہے۔ اور میر بھی تھم ہے کہ ایک دوسرے کا عذر قبول کرو... اور میر بھی امر ہوا

ہے کہ اظہارِ گناہ حرام ہے ۔۔۔ اگر کوئی شخص گناہ کرے اور اسے پوشیدہ رکھتو کوئی اور دوسر ول کواں کے سامنے اور دوسر ول کواں کے سامنے جو کسی مومن کا گناہ نہیں جانے اس کی شکایت کی جائے تو یہ غیبت ہے ۔۔۔ اور یہ بھی اس کے ساتھ برابر کے مجرم ہیں کہ انہوں نے بُرے کام کوظا ہر کیا ہے اور اس کا اعلان کیا ہے ۔۔۔۔۔۔ اگر کوئی کسی کوزنا کی نسبت دیتو اس پر حد جاری کی جائے اگر چہوا قع میں اس شخص نے زنانہ ہی کیا ہو۔ مگر یہ کہ چار عادل گواہ ہوں اگر چار عادل گواہ نہ ہوں کو اس کے ساتھ والے اگر چہوا کے اگر چہوا کے اگر چہوں کے در ان کی نسبت دینے والے اگر چہ سیچ بھی ہوں لیکن گواہ نہ ہوں) خدا کے نزدیک جھوٹے شار ہوں گے ۔۔۔!!

پس خدانے خود محم دیا ہے کہ اگر مومن کوئی عذر پیش کرے تو سننے والا اگر مانع شرعی نہ رکھتا ہوتو اسے قبول کرنا چاہیے۔اسے مومن کو جھٹلانا جیس چاہیے خود پیغیبر اکرم طلق آلیا ہم اورامام علائلا نے بھی اس دستور پر عمل کیا ہے۔۔۔۔۔!!

بنا براین: بنیادقصہ ابو براء جو کہ بنی عامر کا سردارتھا۔ (بیدواقعہ مور خ سنی نے نقل کیا ہے) دہ مدینہ میں آنخصرت ملی خصرت ملی خدمت میں حاضر ہوا ۔ اور اس نے عرض کیا کہ آپ ملی خدمت میں حاضر ہوا ۔ اور اس نے عرض کیا کہ آپ ملی گئی آئی ہی خدمیں تبلیغ دین کے لیے بھی ہے۔ آپ ملی آئی آئی ہی نے اور کیا۔ اگریہ تاریخ لوگوں کو بھی جوں ہی بیصحابی نجد پہنچ تو نجد یوں نے سب کوشہید کردیا۔ اگریہ تاریخ بھی ہوتو ہم یہ کہیں گے کہ پنج برا کرم الی آئی آئی ہی ظاہر پر مامور تھے۔ اور علم باطن پر معمور نہیں سے کہ بیٹ میں انہیں بھی جااور وہ لوگ راہ خدا میں شہید ہوگئے۔ وہ اس دار سے آپ ملی شہید ہوگئے۔ وہ اس دار

# (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ......

فانى \_سەدار بقاكى جانب رواند موگئے ....!

ہم یہ بھی: کہیں گے کہ حماب باطن میں ان چالیس لوگوں کی عربھی خدا ﷺ نے معین فرمائی تھی۔ پیغیبراکرم طلق ایک موت اسی معین فرمائی تھی۔ پیغیبراکرم طلق ایک اور خدا نے اسی طرح ہوگی اور خدا نے اسی طرح ہوگی اور خدا نے اسی طرح تقدیر کھی ہے۔ کیا پیغیبراکرم طلق ایک تقدیر خدا ﷺ سے بھا گئے۔ ۔۔۔ اور انہیں نہ جھیجے آیا قضا وقد را لیما سے فرارمکن ہے۔۔۔۔۔۔

مثلاً وعفرت خضر علیه المان پر مامور بین اوراس لڑے کوتل کیا اوروہ کام انجام دیئے کہ حضرت خضر علیه الله کا ہر پر مامور تھاں لیے حضرت خضر علیه الله کے ہر کام پر اعتراض کرتے تھے۔ بیٹیم طاق کیالیہ ماطنی طور پر جانتے تھے کہ ان کی موت اس طرح ہوگی۔ اور پیٹیم اکرم لیٹھ کیالہ میں تقدیرات سے فرار پر مامور نہیں ہیں۔ بلکہ ضروری ہے کہ تقدیر کے مطابق چلیں ....!!

نہایت تعجب ہے: یہ احمق روایاتِ عامہ اور خاصہ میں تیز نہیں کرسکتا !! جو روایاتِ خاصہ اس کی مرضی کے مطابق نہیں ہوتی ہیں ان کوروکر و بتا ہے اور جوروایاتِ عامہ اس کی مرضی کے مطابق ہوتی ہیں انہیں قبول کر لیتا ہے۔ وہ تفسیر قبی ہنستر برہان اور تفسیر نور الثقلین کو شیح نہیں سمجھتا ہے۔ اور ان برتوجہ بی نہیں دیتا ہے !! اور ان کی طرف رجوع بی نہیں کرتا ہے۔ میراخیال بیہ کا گرمراجعہ بھی کر لے تب بھی نہیں سمجھتا ہے۔ ایسان کی طرف رجوع بی نہیں کرتا ہے۔ میراخیال بیہ کا گرمراجعہ بھی کر لے تب بھی نہیں سمجھتا ہے۔ اسے آیاتِ افک کا پیتہ بھی نہیں چاتا ہے جو کہ سور قنور میں ہے۔ علاء نہیں سمجھتا ہے۔ اسے آیاتِ افک کا پیتہ بھی نہیں چاتا ہے جو کہ سور قنور میں ہے۔ علاء

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية) ......

عامہ کہتے ہیں کہ عائشہ کی تطہیر کے بارے میں نازل ہوئی ہے ....!! وہ کہتے ہیں کہ غزوہ بنی مصطلق میں اشکر اسلام نے کوچ کرلیالیکن عائشہ اپنے گلو بند کی تلاش میں پیچھےرہ گئی اور صفوان نامی شخص نے اسے مدینہ پہنچایا ....! منافقین نے ان کے بارے میں باتیں بنا کیں نو آیات افک نازل ہوئیں ....!!

روایات خاصہ: میں ہے کہ بیآیات اس وقت نازل ہوئیں جب خاطرہ نے پیغیبر طاقی ہے تھیں ہے کہ بیآیات اس وقت نازل ہوئیں جب خاطرہ نے پیغیبر طاقی آئی ایرا بیٹی ایرا بیٹی اور بیارا بیٹی ایرا بیٹی ایرا بیٹی اور بیارا بیٹی اور بیارا بیٹی اور کافرزند ہے اس جموعے کی ماریہ قطبیہ کی طرف نسبت دی تو بیآیات نازل ہوئیں۔اور تمام امت کو تھم کی دیا گیا ایکا میں ایکا ہوئیں۔

# بيرايت شريفه

يَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَائَكُمُ السِقُ بِنَبَا فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ (٢ججرات) (اے ایمان والو! اگرکوئی فاس تہمارے پاس کوئی خبر لے آئے تواس کی تقدیق کر لیا کرو)

بھی اس مورد میں نازل ہوئی ۔ تفسیر فتی میں ہے کہ حضرت پینمبرط التھ الآلہ خاطئہ کا جموٹ جانتے تھے اور حضرت علی علائش کو اس کے قل پر بھی اس کے ظاہری جموٹ کے پیشِ نظر مامور کیا۔ تا کہ دوسروں کے لیے جموٹ عیاں ہوجائے۔ اور اگر اس کے قتل کا تطعی تھم ہوتا تو یقیناً وہ ضرور قتل ہوتا اور بیتھم اس لیے تھا کہ شاید خاطئے تو بہ کرلے قتل کا تطعی تھم ہوتا تو یقیناً وہ ضرور قتل ہوتا اور بیتھم اس لیے تھا کہ شاید خاطئے تو بہ کرلے

جائے۔!!

لیکن وہ اپنے قول سے نہیں ہٹا اور ایک شخص مومن کے قبل سے (جرت) خوف ذرہ بھی نہ ہوا اور اس کے لیے یہ بات نا گوار نہ تھی۔جیسا کہ تفسیر قمی سے امام صادق علائشا سے مروی ہے۔ (سورۃ نور،سورۃ حجرات)

مثلاً یہ بات پیغیبراکرم طلق کی کہ میں ہے کہ فلال وقت معین میں ریٹ بنت جحش میری زوجہ ہوگی اور فلال وقت میں زیر اسے طلاق دے گا اور خداوند عالم نے بھی ایک آیت میں جائز قرار دیا ہے کہ انسان اپنے منہ بولے بینے (جواس کی

(جوامرالعبقریه فی انبات ولایة النت وید) ......نان می کا تبات کے نسل سے نہ ہو) کی طلاق شدہ عورت سے شادی کرسکتا ہے۔اس تھم کے اثبات کے لیے زید نے اپنی بیوی کوطلاق دی اور عدت کے پورے ہونے کے بعد آپ ملتی المیانی کے اس خاتون سے شادی کی۔

پینبراکرم طلق آلیم کاباطنی علم بیہ کہ جب آب طلق آلیم زیر کے گھر کے قریب سے گزر نے و آپ طلق آلیم کی اس بات قریب سے گزر نے و آپ طلق آلیم کی نے خداوند عالم ﷺ کی تیزیہ شرکین کی اس بات سے کہ جوخداوند کے لیے کہتے ہیں۔ ملائکہ خداوند عالم ﷺ کی بیٹیاں ہیں جب زیر گھر آیا تو اس نے اپنی بیوک سے یہ بات سی تو اس نے یہ سوچا کہ حضرت طلق آلیم اس سے شادی کارادہ رکھتے ہیں۔ قوالی نے اپنی بیوی کو طلاق دے دی کہ عدت کے بعد آپ طلق آئیم اس سے شادی کرلیں۔

زیدا پ طلع این میں اپنی ہوی کی خدمت میں حاضر ہوااوراس نے کہا کہ میں اپنی ہیوی کو طلاق دینا جا ہتا ہوں۔ کو طلاق دینا جا ہتا ہوں۔

### (حواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ......

آیا: وہ لوگ جواسلام کے بعد مرتد ہو گئے اور حضرت طلق اللّٰہ مجی اسی دنیا میں موجود نہ تھے آپ طلق اللّٰہ میں اسی دنیا میں موجود نہ شخص آپ طلق اللّٰہ اللّٰہ میں تھا کہ وہ میرے بعد مرتد ہوجائیں گے لہذا وقت سے پہلے طلق اللّٰہ اللّ

مسجدے نکالاہے ؟

کیا آپ طرف الآی الآیم بنا کا ظاہری ایمان قبول نہیں کیا ہے؟ آپ طرف الآیک جب بھی ان کو دیکھتے تھے تو اس مصیبت عظمیٰ کو یا دکر کے گریدوزاری کرتے !! آپ طرف الآیک کی کا علم اس بات کا موجب نہیں بنا کہ آپ طرف الآیک کی ایسے لوگوں کو اپنے آپ سے دور کھیں اور ارتد او کے احکامات ان پر جاری کریں۔

اوران سے دشنی کریں مثلاً زبیرآپ طبی آیا ہے کا پھو پھی زاد بھائی اور جناب

(جواهرالعبقربه في اثبات ولاية التكونية) ......

خدى على على السلام كا بها نجه بيغيراكرم طلح الته الدخرت على عليه كى خدمت مين حاضر تفااور بهت زياده آپ طلح الته الته كى اور حضرت على عليه كى مددكيا كرتا تفاد اور حقوق السلام اور حقوق مسلمين كا دفاع كرتا تفادايك جنگ مين اس كى تلوار ثوط كى تو اسلام اور حقوق مسلمين كا دفاع كرتا تفادايك جنگ مين اس كى تلوار ثوط كى تو اسخضرت طلح اليك كرنى پراپ دست مبارك پهيرا تو وه بهترين تلوار بن كى اور ده اس سالتدى راه مين جها دكرت تقدد

پنیمبرا کرم طلع الله اس کے آئندہ کے حالات سے واقف تھے اور حضرت علی علاقت سے فرمایا کہ ذبیر مرتد ہوجائے گا ور حتگ جمل میں آپ علاقت کے مقابلے میں جنگ کرے گا۔ گا۔

ریہ: علم پنیمبر طلع آلیہ اور حضرت علی علائلہ نہر کے مستقبل پر اثر انداز نہیں ہوا!! جب تک وہ فی الواقع مرتد نہیں ہوا احکام ارتداد اس پر جاری نہیں (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه)

ہوئے اور اس سے آپ حضرات نے رابطہ بھی منقطع نہیں کیا۔ .... اور دوسروں کی طرح اس ہے بھی مساوی سلوک کرتے تھے۔ ہماری یہی مراد ہے کہ ہم نے عرض کیا ب پیغیبر طلق آیکم اورامام علائلہ ظاہری طور پر مامور ہیں اور باطن بر مامور نہیں الىر(1)

کیا: امیرالمونین علاشه اورآئمه هدی علاشه بنی عباس کی سفا کیوں ہے مطلع نہیں تھے ....؟ لیکن ان کی دشمنی کے ظہور سے پہلے ان حضرات نے ان سے دشمنی نہیں کی

کیا: بیمکن ہے کہ جس شخص کے بارے میں معلوم ہو کہ وہ چوری کرے گالیکن ابھی تک اس نے چوری نہیں کی ہے تو اس پر چوری والے احکام جاری کیے جا سکتے س؟ ابرگزنہیں!

کیا: بیمکن ہے کہ ایک شخص ابھی تک احرام حج یاعمرہ ہے محرم نہیں ہوا کیا اس پرمحرم والے احکامات حاری کیے حاسکتے ہیں ....؟

کیا :وہ مجرم و جانی جس ہے ابھی تک جرم اور جنابت صادر نہیں ہوئی اس پراحکام مجرم وجانی جاری ہوں گے۔!

(1) حضرت امير المونين عليليتكم اسيخ قاتل كساته قاتل والاسلوك نبيل كرتے تھے بلكة آب عليليتك في فرمایا کتل ہے پہلے قصاص جائز نہیں ہے۔

### (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

کیا :احکام حائض اس عورت پر جاری ہوں گے جو ابھی تک حائض نہیں ہوئی ہے... ؟!

کیا: احکامِ خائن اس شخص پر جاری ہوں گے جس نے ابھی تک خیانت نہیں کی اور بعد میں خیانت نہیں کی اور بعد میں خیانت نہیں کی اور بعد میں خیانت کرے گا؟ پس ان افراد کے جرم و جنابت کاعلم اس وقت تک موئز نہیں دی جب تک ان افراد سے جرم سرز دنہ ہو۔ نثر یعت نے اس بات کی قطعاً اجازت نہیں دی کہ جرم کرنے کے پہلے کسی کومزادی جائے !!

پس: وہ چندلوگ کے جنہیں امیر المونین علی ابن ابی طالب علیت کاریخے۔ حضرت کو علم تھا دوران بعض شہروں کا والی بنایا تھا۔ وہ لوگ بعد میں خیانت کاریخے۔ حضرت کو علم تھا کہ وہ اوگ خیانت کریں گے۔ اس بات پر مامور نہیں تھا کہ جرم سے پہلے ان پر عظم کرتے۔ حضرت علی علایت پر مامور نہیں تھے۔ حضرت علی علایت ہم باطن پر مامور نہیں تھے۔ بنی براکرم طبق کی ایک علم باطن پر مامور نہیں تھے۔ براکرم طبق کی ایک علم باطن پر مامور نہیں تھے۔ براکرہ طبق کی کارند ادکوجانے تھے لیکن علم باطن پر مامور نہیں تھے۔

تویہ بات بھی جائز نہیں ہے کہ کوئی شخص مستقبل میں خیانت کے اس پر ابھی سے احکام خائن جاری کیے جائیں۔

اسی طرح: حضرت موسیٰ ابن جعفر علیائیلانے زیاد بن مروان اور علی ابن ابی حمز ہ بطائن کو اپناوکیل قرار دیا۔ ان سے کسی قسم کا جرم و خیانت صادر نہیں ہوئی لیکن علم امامت باطن پر ماموز نہیں ہے ۔ !!

### (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ......

بس آیت شریفه

إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ الْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللهُ وَلاَتُكُنْ لِلْخَائِنِينَ خَصِيمًا (٥٠١:نساء)

ان کا مقام ہیہ ہے کہ وہ خدا کے حکم کے سامنے سرِ تسلیم خم کریں اور ان کاعلم باطنی ان کے اعضاء و جوازح میں کوئی بھی اثر نہیں رکھتا ہے۔ مگر جب انہیں حکم دیا گیا ہوکہ علم باطنی سے کام لیں اور لوگوں کی ہدایت مقصود ہو۔۔!

وَقَالُوا اِلَّخَذَ الرَّحْمَانُ وَلَدًا بُتَحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ (٢٦) لاَيَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ (٢٤: انبياء)

اقوالِ علما عشیعه اوراس کی تشریح ہماری کتاب علم غیب میں آئے گی انشاء اللہ۔

کیونکہ میہ حضرات احسان الهی کے ذریعے تسلیم ورضا کے اس درجے پرفائز
ہیں۔ خداوند عالم عظانے اپنالطف واحسان بھی ان حضرات کے شاملِ حال کیا ہوا

ہیں۔ خداوند عالم عظانے انہیں ہر چیز کا عالم بنایا ہے۔ یہی ہے سلطنت وخلافت
الہیہ کہ ہم اس کو ثابت کریں گے ...!

الحمدُ لله رب العالمين كما هو اهلهلاحول والاقوة الا بالله

اب: ہم یہ کہتے ہیں کر آن مجید کی آیتِ شریفہ اور عترہ طاہرہ کی تفسیر مقام ولایت عظمیٰ تکوینی وتشریعی کو ثابت کرتی ہے۔ لہذا ہمارے اوپر واجب ہے کہ اسے قبول کریں اور کریں اور اس پرایمان لائیں۔ اور منگرین ولایت تکوینی کی جہالت کو واضح کریں اور دوسروں کو مطلع کریں تا کہ وہ گراہی میں نہ پڑیں۔

ارشادرب العزت ب

أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمْ اللهُ مِنْ صَلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَهُ مِنْ صَلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا (عَدَّ وَالْحِكُمَ وَالْمَالِيَ فَصَلَّ سِنُوازَا لِهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ع

اس: آیت میں ملک سے مراد سلطنت وریاست اور حقِ فرمانروائی ہے کہ ہرم کلف پر،

(١) سورة نباء آيت ٥٨- اصولِ كافي مين يانج روايتين بين بصائر الدرجات مين ٩ روايات اورتفيير نور التقلين ميں اور تفسير البريهان ميں ٢٠ روايات سے زيادہ عيں۔ بحار الانوار جلد ٢٨٣ صفح تمبر ٢٨٣ سے ١٠٠ ميں ساٹھ روایات سے بھی زیادہ ہیں۔ حاصل کلام یہ ہے کہ اس آیت میں محرر پیٹیمراکرم اور آپ کے بارہ جانشین آئمه هدی بیں ۔ان روایات میں ہے کہ ہم ہی وہ لوگ بیں کہ جن پر خداوند عالم نے اپنا خصوصی فضل وکرم نازل فرمایا اور ہمیں مقام امامت سے نواز اجس پرلوگ حسد کرتے ہیں۔ اور آیتِ شریفہ میں آلِ ابراهیم علیما بھی ہم ہیں کہ خداوند عالم نے ہمیں علم (کتاب) وعمت اور ملک عظیم عنایت فرمایا ہے۔ (٢) بصائر الدرجات، بحار الانوارج ٣٨٧/٢٣٠ تفسير في تفسير البرهان تفسير نور الثقلين اور بحار الانوار ميس ے کہ ملک عظیم سے مراد" وجوب اطاعت" ہے اور تمام اشیاء پرواجب ہے کہ ان ہستیوں کی اطاعت کریں۔ اورتغییر قمی میں شق القمر کوفل کیا ہے کہ چاند نے آپ مٹٹائیائی کی اطاعت فرمائی۔ جبرائیل ملائقانے نازل ہوکر آب طَيْ الله يقول الله يقول السران الله يقولك السلام ويقول الك انی قد امرت کل شیء بطاعتک خداوندعالم نے آپ مل کی آیا کی خدمت میں سلام بھیجا ہے اور خداوند متعال نے فرمایا ہے کہ میں نے تمام اشیاء کو تحم دیا ہے کہ آب مل اللہ اللہ کا تابع فرماں ہوں۔) اورحضرت امام حسين عليم فرمايا (و لله ما خلق الا وقد امره بالطاعة لنا) خدا کی تم خدانے جس شے کو بھی علق فرمایا ہے اسے ہماری اطاعت کا تھم دیا ہے۔ بدروایات اوراس سے مربوط روایات چوشی فصل میں آئیں گی۔انشااللہ

عبارت دیگر: خداوندعالم نے تمام اشیاء کو پینمبرا کرم طلّ کیالیّ اور آئمہ معصومین علالتا م کے لیے سخر بنایا ہے جبیبا کہ

فصل چہارم میں تفصیل بیان ہوگی اور حضرت امام جعفر صادق علائلاً کا فرمان ہے کہ (سبحان اللذی سنحر الامام کل شبی) پاک ہے وہ ذات جس نے امام ایکے لیے ہرشکی کو سخر بنایا۔

پس اگر پی صنرات قدرت، نبوت، رسالت وامامت کے ذریعے دشمنوں پر تصرف وغلبہ حاصل کر سکتے ہیں اوران سے قدرت واختیار بھی چھین سکتے ہیں۔ بلکہ ان سے انسانی شکل وصورت سلب کر کے انہیں مسنح کر سکتے ہیں۔جبیبا کہ مقامات متعدد پریہ مجزات نمودار بھی ہوئے ہیں لیاں بات کی تفصیل چھٹی فصل میں آئے گی۔

بیردایات قرآن کی مخالف نہیں ہیں بلک قرآن پاک کے موافق ہیں۔ کیونکہ تفسیر عتر قاطا ہرہ میں ملک عظیم سے مراد "وجوب اطاعت" ہے اور تمام موجودات کی اطاعت کو بھی شامل ہے۔ اور تمام موجودات کی اطاعت کو بھی شامل ہے۔ اس کی دلیل ہشام کی راویت ہے کہ جہم کی اطاعت میں شامل نہیں ہے۔ ا

بیردوایات اس بات کی تائید کرتی بین که ملک عظیم کوخلافت الهامت حقدالهید سے تعبیر کیا گیا ہے۔ کیونکہ بید حضرات معصومین علیلتا خدا کے نائب خلیفہ اور اللہ کی جمت بین ۔ توبیتمام مخلوقات سے زیادہ عالم اور قوی تر بین اس کی تفصیل انشاء اللہ بعد میں آئے گی۔ گذشتہ بات سے معلوم ہوا ہے کہ ہمارام قصود ولایت تکوین جو کہ ہمارام دعا بھی ہے خداوند متعال نے تمام مخلوقات خلق کرنے کے بعد بی تکم دیا کہ تمام اشیاء ان حضرات کے تالع فرمان رہیں۔ اور واجب قرار دیا ہے کہ تی بیمبرا کرم طی آئی آغم اور آئی مددی طائعہ کی اطاعت کریں۔

ید دنیاامتحان کا گھرہے۔خدانے بید دنیا بنائی ہے اور پیغیمرا کرم طلق کیا ہے وا تکہ معدی ہے۔
سلیم ورضا کے اعلیٰ درجہ پرفائز ہیں اور تفذیر کے این بھی ہیں ..... بیہ حضرات نظام دنیا
کونیست و نابود نہیں کرنا چاہتے۔ بیاوگوں سے ان کا اختیار نہیں چھینئے مگر میجزہ کے
وقت آپ حضرا سیا ہم ہمایت اختیاری کے لیے دنیا میں تشریف لائے تو یہ غیرعادی
وغیر عرضی کا منہیں کرتے .....

جیسا کہ اللہ کے نبی طبیع قدرت و توانائی رکھنے کے باوجود غیر عادی طریقے سے خارج نبیں ہوئے مگر ہے کہ کوئی مجمزہ دکھا نامقصود ہویا کوئی اہم مقصد پیشِ نظر ہو۔ اس مخضر کی تفصیل چودھویں فصل میں آئے گی اورایک خاتمہ بھی بیان ہوگا۔

مها فصل

ملک کا لغوی معنی اوران آیات کی تغییر که جن میں لفظ ملک آیا ہے اوران حضرات کا ذکر کہ جنہیں خداوند عالم اللہ نے ملک عطا کیا ہے۔ جبیبا کہ حضرت یوسف علایہ طالوت علایہ واور علایہ الیم سایمان علایہ ان کے ملک وقر آن مجید نے عظیم نہیں کہا لیکن آل علایہ کو علی کو قرآن مجید نے عظیم نہیں ہا کہا لیکن آل علایہ کو ملک کو عظیم کہا گیا ہے۔

بدان: ملک یعنی سلطنت ، ریاست ، بلندی اوراختیارِ تصرف لوگوں اور شہروں پر۔
مملکت: وہ اشیاء جواس کی سلطنت میں اس کے تحت فرمان ہوں ، مثلاً لوگوں کے اموراور شہروں کے جو کہ ان کے تالیع فرمان بیں اوران کے تصرف میں ہیں۔
ملک : صاحب ملک یعنی سلطان اور بادشاہ جو کہ صاحب قدرت سلطنت وریاست

#### (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

-4

ملک اور ما لک میں فرق ملک کی بلندی مالک سے زیادہ ہے کیوں کہ اختیار، بلندی اور سلطنت مالک کے اختیار سے زیادہ ہے۔

یہ بادشاہی خدانے اسے عطاکی ہے جوشر یک خدانہیں ہیں۔اس کا اصل مالک خود خدا ہے۔ پس خدا اپنے خاص بندے کوسلطنت اور ولایت کلیہ عطاکر سکتا ہے۔اگر خدانے یہ حکومت اسے عطاکر دی تو یہ بندہ خدا کا شریک نہیں ہوگا۔اگر عطانہ کرے تو یہ اس کی عظمت میں کوئی نقص نہیں ہوگا۔وہ حضرات جنہیں خدا وندعا لم نے ملک عطاکیا ہے درج ذیل ہیں۔

حضرت بوسف علائله : بين كهآب العرض كيا

رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنْ الْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ فَاطِرَ

السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَنْتَ وَلِيٍّ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ تَوَقَّنِي مُسْلِمًا وَالْآخِرَةِ تَوَقَّنِي مُسْلِمًا وَالْآخِرَةِ تَوَقَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ (١٠١) سوره يوسف

اے پروردگارتو نے مجھے بادشاہی اور سلطنت عطا کی ہے اور تو نے مجھے خواب کی تعلیم کی ہے۔

ملک بوسط<sup>یالینا</sup> اہل مصراور ان کے اطراف کی حکومت تھی۔اس علاقہ کے لوگوں اور شہروں پرتقرف رکھتے تھے۔۔۔!!

آیات نثر یفہ جو کہ طالوت، جالوت، اور داؤ داور بنی اسرائیل کے ایک گروہ کے متعلق ہیں۔اوران لوگول نے حضرت موسی علیلتلا کی وفات کے بعد دعامانگی

قَالُوا أَنَّى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ عِلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْ لُهُ اللهُ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ مِنْ لُمَالِ قَالَ إِنَّ اللهُ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَاللهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (٢٣٧)

انہوں نے کہا وہ ہمارا بادشاہ کیے ہوسکتا ہے .....؟ حالانکہ ہم بادشاہی کے زیادہ مستحق ہیں ..... وہ مالی طور پر بھی امیر نہیں ہے .....؟! ان کو جواب ملا: طالوت اس لیے تہارا بادشاہ ہے کہ خدا وند عالم کے اسے چن لیا ہے خدا نے اسے علم اور جسم میں توانا بنایا ہے۔ خدا کی مرضی اپنا ملک جسے چاہے عطا کر دے .... خدا وند عالم کے توانا اور دانا ہے۔ ان کے پیغیر نے ان سے فرمایا: اس کے ملک کی نشانی ہے کہ تہاری طرف ایک تا بوت آئے گاجس میں سکینہ خدا کی طرف سے ہے ......(1)

پس: انہوں نے قبول کیا اور کشکر طالوت کے زیرِ فرمان روانہ ہوا۔۔۔۔ان کا جالوت اور اس کے کشکر سے سامنا ہوا تو انہوں نے کہا۔ اے پرودگار ہمیں صبر اور

(۱) حقیر نے متدرک سفینة البحار ج ا میں تا بوت بنی اسرائیل کے بار مے میں روایات بقل کی ہیں کہ بیت البوت وہ صندوق ہے کہ جس میں مادر موسی علیقہ نے موسی علیقہ کو بچپن میں رکھ کر دریا میں ڈال دیا تھا اور بیتا بوت سے تبرک حاصل کرتے تھے وہ ان کی عزت وشرافت کا ذریعہ تھا ۔ جب حضرت موسی علیقی کی وفات کا وفت قریب آیا تو آپ علیقہ نے کتاب تورات زرہ و عصا اور دوسرے انبیاء کے تبرکات اس میں رکھ کر بوشع اپنے وصی کو دیا ۔ تابوت کا ان کے بیجے اس صندوق سے کھیلتے تھے خدانے اس تابوت کو ان لوگ کی میں ان کے بیجے اس صندوق سے کھیلتے تھے خدانے اس تابوت کو ان لوگ کی سے انبیاء ہمارے پنج بیل الوث بادشاہ بنا تو خدانے وہ تابوت انبیا واپس کر دیا ۔ بیتا بوت اور تمام تبرکات انبیاء ہمارے پنج برا کر میں تو اور آئمہ صدی کے بیس ہے۔

(جواهرالعبقريدفي اثبات ولإية التكونيّة) .....

ٹابت قدمی عطافر مااور ہمیں کفار پر غالب فر مالیس انہوں نے کفار کوئل کیا اور حضرت داؤد نے جالوت کوئل کیا اور خدانے اسے باشاہی عطا کی ۔خدانے اسے حکمت اور اس چیز کی تعلیم دی جسے وہ جا ہتا تھا۔

حضرت داؤد علیته کے تین بھائی تھے داؤ دان سے جَبوٹے تھے۔ان کے بھائی طالوت کے ساتھ تھے اور جب داؤد علیته اپنے والد کے دنبے چرانے میں مضروف تھے اس کے ساتھ میں ایک پھر کے قریب کے والد نے تھم دیا گیا ہے بھائیوں کے ساتھ مل جاؤ۔ راستے میں ایک پھر کے قریب سے گزرے تو وہ پھر قدرت خداسے گویا ہوگیا .......!!

اوراس نے کہاا ہے داؤر علائل جھے بھی اپنے ساتھ لے چلو میں جالوت کے قتل کے لیے خلق ہوا ہوں ۔ پس داؤر علائل بنے اسے اُٹھالیا جب وہ شکرگاہ میں پنچ تو اس نے کہا کہ اگر میں انہوں نے دیکھا کہ اس نشکر پر وحشت طاری ہو چگی ہے تو اس نے کہا کہ اگر میں جالوت کو دیکھ لوں تو خدا کی تتم میں اسے قل کروں گا ۔ ۔۔! اس کی بات نشکر میں پھیل گئی ۔۔۔ اس کی بات نشکر میں پھیل گئی ۔۔۔ طالوت نے اسے اپنے پاس بلایا اور کہا ۔۔۔! اس کی بات کی وضاحت کروتا کہ جھے آپ کے دعویٰ کی حقیقت معلوم ہوجائے ۔۔۔ تو حضرت داؤر علائل نے جواب دیا دبنے چراتے ہوئے بعض او قات شیر گلہ پر جملہ کرتا تو میں اسے سرسے پکڑ کر اس کا منہ کھول کر اس کے منہ سے اپنا دنبہ چھڑ الیتا تھا۔ طالوت نے بہت بردی ذرہ منگوائی اور کو علائل کی ویہنائی ۔ تو بیز درہ حضرت داؤر علائل کی یوری آگئی۔ (پیڈرہ ترکات انبیاء داؤر علائل کی ویوری آگئی۔ (پیڈرہ ترکات انبیاء داؤر علائل کی ویوری آگئی۔ (پیڈرہ ترکات انبیاء

#### (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) مسسسسسس

میں سے تھی اور ہمارے نبی النے اللہ کم کوئی تھی )

جب لوگوں نے داؤر علائش کودیکھا توان کے دل میں آپ کی ہیت بیٹھ گئ اور طالوت نے کہا کہ خداوند عالم داؤد علائش کے ذریعے جالوت کوئل کرے گا۔ جنگ کے وقت حضرت داؤد علائش نے کہا کہ مجھے جالوت دکھاؤ ..... جب آ علائش ہے کہا گیا کہ وہ جالوت دکھاؤ ..... جب آ علائش ہے کہا گیا کہ وہ جالوت دکھاؤ ..... جب آ علائش ہے کہا گیا کہ وہ جالوت کھاؤ آپ علائش نے وہ پھر اسے مارا جوراستے میں اُٹھایا تھا اوروہ پھر جالوت کی دونوں آ تکھوں کے درمیان لگا اتنا گرازخم ہوا کہ اس کے دماغ تک پہنچ گیا اوروہ گھوڑ سے سے زمین پرگر پڑا اورلوگوں کی آ واز آئی کہ داؤد ہی جالوت کوئل کر دیا ہے گھوڑ سے سے زمین پرگر پڑا اورلوگوں کی آ واز آئی کہ داؤد ملائش کا بہت احتر ام کیا اور اسے اپنا بادشاہ بنالیا اور حضرت داؤد علائش کی جوئے کہ لوگ طالوت کا نام مجو لئے بادشاہ بنالیا اور حضرت داؤد علائش کی مشہور ہوئے کہ لوگ طالوت کا نام مجو لئے گھوٹ سے کہ لوگ طالوت کا نام مجو لئے گھوں گھوں سے کہ لوگ طالوت کا نام مجو لئے گھوٹ سے کہ لوگ طالوت کا نام مجو لئے گھوں گھوں سے کہ لوگ طالوت کا نام مجو لئے گھوں سے کہ لوگ طالوت کا نام مجو لئے گھوں سے کہ لوگ طالوت کا نام مجو لئے گھوں سے کہ لوگ طالوت کا نام مجو لئے گھوں سے کہ لوگ طالوت کا نام مجو لئے گھوں سے کہ کوگ طالوت کا نام مجو گھوں سے کہ دونوں آئے میں سے کہ کھوں سے کہ کھوں سے کہ کہ دونوں سے کہ کہ کوگ طالوت کا نام مجول سے گھوں سے کہ کوگ طالوت کا نام کھوں سے کہ کھوں سے کہ کوگ طالوت کا نام کھوں سے کہ کھوں سے کھوں س

بنی اسرائیل آپ علائم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ علائم کی اطاعت
کا وعدہ کیا خدانے آپ علائم کوزبورعطائی اور لوہ کو آپ علائم کے ہاتھ پرنرم
کیا اور وہ ہاتھ سے زرہ بناتے تھے۔ اور خدا کے حکم سے پہاڑ اور پرندے آپ علائم کی کے ساتھ شیخ کرتے تھے۔ سے خدانے آپ علائم کوخوبصورت آ وازعطاکی اوروہ اہل بہشت کے خطیب ہیں۔ اس کی تفسیر عیاشی ہیں مذکور ہے۔

(۱) بحارالانوارمیں کمال الدین اورامالی صدوق نے فقل کی گئی ہے

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّة) ......

بیرملک: اور حکمت که جس کا آیت شریفه میں اشاره کیا گیا ہے بیرو ہی فضل و کرم ہے کہ خدا وند متعال نے حضرت داؤد علائلہ کوعطا فرمایا تھا۔ جب کہ سورہ سبامیں ارشاد رب العزت ہے

"ہم نے پہاڑوں اور پرندوں کو کھم کیا کہ داؤد کے ساتھ شیخ کرواور ان کے ہاتھ پرلو ہے کونرم کیا اور ہم نے اسے کھم دیا کہ زرہ بناؤتا کہ بیدبن کی حفاظت کرے۔ اورا چھا عمال انجام دو کیوں کہ میں تہارے ہر عمل سے واقف ہوں۔……!! مناقب ابن شہر آشوب نے نقل کیا ہے کہ خالد بن ولید نے حضرت علی ابن ابی طالب علائلاً کود یکھا کہ وہ اپنے فرما ہے دست مبارک سے ٹھیک کررہے تھے۔… میں نے عرض کیا لو ہافقط داؤد علائلاً کے ہاتھ پرنرم ہوجاتا تھا آپ علائلاً نے فرمایا:

خداوند عالم ﷺ ہماری وجہ سے داؤو علیات کے ہاتھ پرلوہانرم کرتا تھا تو ہمارے کیے کیوں نہ ہو۔۔۔؟!

دوسری جگہ پر لوہے کو آئے کی طرح خالد کی گردن میں پھیرا گیا۔ان روایات کو متدرک سفیندالبحار ج الغت (حدد) میں نقل کیا گیاہے اور اثبات الحدۃ میں جرعاملی نے بھی نقل کیا ہے۔۔۔۔۔۔

سوره ص: میں فرمایا:

## (جواهرالعبقريدفي إثبات ولاية التكونيّه) .....

# زَالطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلُّ لَهُ أَوَّابٌ (٩١)

"جم نے تمام پرندے اس کے لیے سخر کردیئے کہ اس کے پاس جمع ہوں اور خدا کی عبادت میں اس کے ساتھ شریک ہوں اور ہم نے اس کے ملک کومضبوط بنایا اور ہم نے اس کے ملک کومضبوط بنایا اور ہم نے اسے حکمت اور فصل الخطاب عطاکی"

علی بن ابرا ہیم میں نے اپنی تفییر میں نقل کیا ہے کہ جب بھی حضرت داؤد علائق اسمحرا عبور کرتے اور کتاب زبور کی تلاوت کرتے تو پرندے اور وحشی جانور آپ علائق کے ساتھ لل کراللہ کی تبلیج کرتے تھے اور خدانے آپ علائق کے لیے لو ہے کوموم بنایا وہ جو چیز چاہتے لو ہے سے بنا لیتے کے

حضرت امام جعفر صادق علائل نے فرمایا ہے کہ ایک دن حضرت داؤد علائل کھر سے باہر تشریف لائے اور زبور کی تلاوت میں مشغول تھے۔ آپ علائل نے مزید فرمایا کہ آپ علائل جب بھی زبور کی تلاوت کرتے تو ہر جانوں ہر پرندہ آپ علائل کے ساتھ مل کرت ہے کہ تا تھا۔ جب آپ علائل نے اس دارِ فانی کوچھوڑ اتو آپ علائل کے علم اور ملک کے دارث سلیمان علائل تھے۔ حضرت سلیمان نے عرض کیا :

قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا اَيَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ (٣٥)

پروردگار! مجھےاسیا ملک عطا کر جومیرے بعد کسی کوبھی ندملا ہو۔توبہت زیادہ

حضرت امام جعفرصا دق علیت فرمایا: خدان ملک سلیمان علیت کواس انگوشی میں قرار دیا۔ جب وہ انگوشی دست میں پہنتے تھے تو آ دی، جن، پرندے اور وحتی جانور آپ کے پاس حاضر ہوجاتے تھے۔ اور خدانے حکم دیا تھا کہ تخت سلیمان اس پر جتنے جانور آ دی اور جن سوار ہوتے تھے ہوا سب کو لے کراڑتی تھی ۔!!

حضرت سلیمان شام کی نماز شام میں اور ظهر کی نماز فارس میں پڑھتے تھے۔ (۲)۔ اور لفظ ملک اس آیت شریفہ میں صفت عظیم سے متصف نہیں ہوا ہے۔

بخلاف ملک جو که آیت گرشته میں بیان ہواہے۔

وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا (٥٣)

لعنی ہم نے آل ابراہیم علائقا کو ملک عظیم عطا کیا ہے۔

پی ملک سلیمان علی به نسبت ملک آل خُوراً المخطیم بین ہے اور ملک آل خُوراً المخطیم بین ہے اور ملک آل خُوراً المحظیم ہے۔ اور جب ملک سلیمان بلیستا نے کہا و کھٹ لیے مُلگا) خداوند عالم نے فرمایا

فَسَخُّرْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِى بِأَمْرِهِ نَحَاءً حَيْثُ أَصَّابَ (٣٦) وَالشَّيَاطِينَ كُلُّ بَنَّاءٍ وَغُوَّاصِ (٣٤)

پس خدانے اس کے جواب میں فرمایا: ہم نے ہوااس کے لیے سخر کی ہے۔ جن اور شیاطین نے اس کے لیے عالیشان محل تعمیر کیا اور دریاؤں سے آپ کے لیے

جواہرات تلاش کرتے تھے۔ وہ شیاطین جومخلوق کو گمراہ کرتے تھے تو ہم نے انہیں سلیمائلٹا کے ذریعے پابندسلاسل وزنجیر کیا۔ یہ نعمت ،سلطنت اورا قتر ارہماری بخشش ہے۔ میر کیا۔ یہ نمام اس ملک کے آثار ہیں جن کی سلیمان نے التجاکی تھی۔

قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لاَيَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ (٣٥: ص)

''اور کہا پروردگا مجھے بخش دے اور مجھے وہ ملک عطافر ماجومیرے بعد کسی گونہ ملا ہو بے شک تو بڑا بخشنے والا ہے''

(۱) علی بن یقطین نے حضرت موسی کاظم علالتُلا سے اس آیت کے بارے میں دریافت کیا

آب علالتلام نفر مایا: با دشای کی دوستمیس بین

ایک بیر کظم وستم واجبار سے حاصل کی جائے دوسری بیہ ہے کہ لطف واحسان خداوندی سے حاصل ہو مثلاً ملک آل ابراھیم علالیہ و ملک طالوت و ملک ذولقر نین ، حصرت سلیمان علالیہ اسے عرض کیا: خدایا مجھے ایسا ملک عطا کر جو میر ہے بعد کسی کو اور کو نہ ملے ۔ بید ملک جبر وغلبہ سے حاصل ہوا ہے؟

پس خدانے سلیمان علالیہ کا کی دعا قبول فر مائی اور ہوا اس کے تابع کر دی جہاں جانا چاہتے ہوا آنہیں لے جاتی تھی ۔ جن وشیاطین سب آپ کے سخر تھے اور آنہیں نطق طیور سے آگاہ کیا تھا۔ بیہ روایت بحار الانوار اور کتب شخ صدوق سے نقل کی گئی ہے۔

روایت بحار الانوار اور کتب شخ صدوق سے نقل کی گئی ہے۔

(۲) یہ روایت مجمع البحریں لغت ملک میں ہے، اور تغییر قبی میں سورہ می کی تغییر میں ہے۔

#### (حواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

#### سورهسبا

وَلِسُلَيْمَانَ الرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ وَمِنْ الْجِنِّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَنْ يَزِعْ عَيْنَ الْقِطْرِ وَمِنْ الْجِنِّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَنْ يَزِعْ مِنْ عَذَابِ السَّعِيرِ (٢ ا سوره سبا)

: اور ہوا کوسلیمان کا تابعدار بنا دیا تھا کہ اس کی صبح کی رفتار ایک مہینہ کی (مسافت) تھی۔ اور ہم (مسافت) تھی اور اس طرح اس کی شام کی رفتار ایک مہینہ کی (مسافت) تھی ۔ اور ہم نے اس کے لیے ایک تابے کا چشمہ جاری کیا اور اس میں سے چھولوگ ان کے پروردگار کی طرف سے اس کے لیے کام کرتے تھے۔ ان میں سے جس نے ہمارے تھم سے انحراف کیا ہم اسے قیامت میں جہنم کے عذاب کا مزہ چھا کیں گے۔ حضرت سے انحراف کیا ہم اسے قیامت میں جہنم کے عذاب کا مزہ چھا کیں گے۔ حضرت سلیمان علائلا نے ان سے مرضی کی چیزیں بنوات سے جیسے مساجد مجل ، قلع ، فرشتوں سلیمان علائلا نے ان سے مرضی کی چیزیں بنوات سے جیسے مساجد مجل ، قلع ، فرشتوں اور انبیاء کی تصویریں .............

سورہ نمل آیت ۱۵: اور علم و حکمت اور ساری جائیداد میں سلیمان علائق داؤد علائق کے وارث ہوئے اور کہا لوگو! ہم کو خدا کے فضل سے پرندوں کی بولی بھی سکھائی گئی ہے ۔ اور ہمیں دنیا کی ہر چیز عطاکی گئی ہے یقیناً پی خدا کا واضح فضل ہے۔ اور سلیمان علائق کا کا میں دنیا کی ہر چیز عطاکی گئی ہے یقیناً پی خدا کا واضح فضل ہے۔ اور سلیمان علائق کا فشکر آن کے سامنے آدمی ، جنات ، پرندے سب جمع کیے جاتے تو وہ سب کے سب کھڑے جاتے تو وہ سب کے سب

یہاں تک کہوہ وادی تمل میں پنچے تو ایک چیوٹی بولی اے چونٹیواپنی اپنی بلوں میں گھس

جاؤ۔الیانہ ہوکہ سلیمان علائلہ اوراس کالشکر تمہیں روند ڈالے اور انہیں اس کی خبر بھی نہ ہو۔ تو سلیمان علائلہ اس کی اس بات پرمسکراد ہے اور عرض کی پروردگار! مجھے تو فیق عطافر ماکہ میں تیری نعمتوں کاشکرادا کرسکوں۔

دعاعلوی مصری جوکہ امام زمانہ علالیتا سے نقل ہوئی ہے کہ: خدایا جھے سے اس اسم کے ذریعے سوال کرتا ہوں کہ تیرے بندہ سلیمان علالیتا نے عرض کیا تھا اے پروردگار جھے ملک عطا کر جو کہ میرے بعد کسی ایک کو بھی نہ ملا ہو۔

(واستجبت له دعائه)

پس تونے اس کی دعا قبول فرمائی اور طلق کواس کی اطاعت پر مامور کیا اور ہوا کوسخر کیا۔ اس دعا سے واضح ہوتا ہے کہ حقیقت ملک اور با دشاہی سلیمان علائلہ فرماں برداری خلق ہے۔۔۔۔۔۔!!

ان آیات شیر یفه میں جناب سلیمان علیک فرماتے ہیں

(۱) میردوایت مجمع البحر میں لفت ملک میں ہے، اور تفسیر تئی میں سورہ ص کی تفسیر میں ہے۔

(۲) سورہ ص ۳۵ ـ ۳۸ (تجری بارہ) ہے ہیہ چتا ہے کہ ہوا آپ کی تالیج فرمان تھی اور آپ کی اطاعت

کرتی تھی اور اسی طرح جن شیاطین بھی آئیلٹا کے مطبع تھے۔ اور سلیمائلٹا کی ظاہری کا نئات پر حکومت تھی۔ یہ بات بھی مسلمات میں ہے کہ تمام انبیا عظیم اور کمالات ہمارے نبی میں جمع تھے اور ان کے علاوہ

کافی کمالات ذاتہ بھی ہیں اور ہمارے آئمہ صدی نے یہ کمالات وراثت میں حاصل کیے ہیں۔ یہ علوم و کمالات جس مخلوق کو بھی ملے ہیں وہ عطیہ اللہ یہ ہیں۔ اور ہر مخلوق عاجز ہے اور خداد ندعا لم غنی ہے

وَأُوتِينَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَذَا لَهُوَ لْفَصْلُ الْمُبِينُ ٢ ا: نمل) " " برشي مين عطاكي كئي بيرالله كاواض فضل بي "

اوراس آیت میں کلمہ من جیض پردلالت کرتا ہے۔اورین بین کہا گیا کہ وَ أُوتِینَا مِنْ كُلِّ شَيْء

جو کہ دلالت ہرشی کلی طور پرعطاکی گئی ہے۔

لیکن ہمارے مولاعلی ابن ابی طالب علائل کے بارے میں سورہ یسین میں

ارشادہے

وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ (٢ ا: سوره يسن) لين بم نع برشة كووجود مقد المام بين مين ضبط اوراحصاء كيا ب

پیغمبرا کرم طبی این نظیم نے اپنے خطبہ غدیر میں فر مایا: اے لوگو! کوئی ایساعلم نہیں ہے جوخدا وندعالم نے مجھے نہ دیا ہوا در جو پچھ میں جانتا ہوں وہ کا ملاً میں نے حضرت علی ابن ابی طالب علائلہ کوعطا کیا ہے۔ میں نے تمام علوم حضرت علی علائلہ کوعطا کیے ہیں۔اور وہ امام بین ہے.....

شخ صدوق نے حضرت امام جعفرصادق علالته سے روایت نقل کی ہے کہو

كُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ٢ ا: سوره يسن)

آیت پنیمبرا کرم طلّی کیا تیم پرنازل ہوئی تو ابو بکر وعمر نے عرض کیا: یارسول الله

هيدآبادلليف آباد، يزند نبر۸-01

امام مبین کتاب تورات ہے ....؟!

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيه) ... آب طل المرابعين ..... انہوں نے پرعرض کیاامام بین کتاب انجیل ہے ....؟! آب طلع ليرام في المانيين ....! اس گفتگو کے دوران حضرت علی علائلہ مسجد میں تشریف لائے تو آپ ملتی لاہم نے فرمایا یہ ہیں امام بین کہ خداوند عالم نے ہرشی کے علم کوان کے سینے میں رکھا ہے۔ شخ طوی نے عمار باسر سے روایت نقل کی ہے کہ وہ حضرت امیر المونین علی ابن ابی طالب علیا کی خدمت میں تھے اور آپ جنگ سے والیس آرہے تھے بہال تك كه وادى مل مين ميني وبال يربهت زياده چيونليال تقيل مل مين في عرض كيابااميرالمومنين علايئلا كوئي ہے جوان چيونٹيوں كى تعداد جانتا ہو....؟! آپ علائل نے فرمایا: اے تمارا میں ہرکسی کو جانتا ہوں کہ وہ ان کی تعداد بھی جانتا ہےاوران میں نرکتنے ہیں اور مادہ کتنے ہیں وہ پیھی جانتا ہے .... عمار نے عرض کیاوہ کون ہے....؟! آب علائلا نے فر مایا تونے سورہ یسین کی سے آیت نہیں پڑھی وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَام مُبِينِ ٢ ا:سوره يسن) عمار نے عرض کیا میں نے پڑھی ہے آب علالته فرماياوه امام بين مين على علالته بي تو مول-(١) اور بیول کدامام بین سے مرادلوح محفوظ ہے بیابلست کی تغییر ول سے لیا

(جواه العبقريه في اثبات ولايةالتكونيّه) بیظا ہرقر آن کےخلاف ہےاوراس کی کوئی دلیل شرعی نہیں ہے ....! قرآن مجیدکے بارے میں ارشادرب العزت ہے وَنَزَّ لْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًالِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ (٨٩) ہم نے تیرے اوپر کتاب ( قرآن ) کونازل کیا تا کہ آپ ہرشے کوواضح بیان کرو أورمز يدفرمايا مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَيرَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ (٣٨ انعام) ہم نے کتاب میں کوئی شئے بھی نہیں چھوڑی ضرور یات مذہب شیعہ میں ہے کہ تمام علوم قرآن پنیبر طائے کیا ہے یاس ہیں۔ سوره کل آیت ۲۰ ۴ س بدبدكاسليمان كيساته مكالمه مدہد کا بلقیس کے بارے میں بتانا۔ بدبدكوخط دے كرروانه كرنا

(۱) بدروایات تفییر بر بان تغییر نورانتقلین، بحارالانوار کمپانی ج۸ص۱۲۳وج۹ص۱۸،۲۲۰، ماص ۲۱۰،۸۲۸، جاص ۲۱طبع جدید بحارج ۵ص ۲۷۸

حضرت سلیمان علائل نے اپنے وزراء اور شرفا سے کہا کون ہے جو تخت بلقیس کواس کے آنے سے پہلے حاضر کرلے ۔۔۔؟! جنات کے عفریت نے کہا تمہاری محفل ختم ہونے سے پہلے میں لاسکتا ہوں۔ اور آصف بن برخیا جناب سلیمان کے وزیر تھے اچا تک تخت ان کے سامنے حاضر تھا اور اس نے کہا یہا قد ارخدا کے فضل و کرم کا نتیجہ ہے صریح قرآن ہے کہ آصف نے کہا

قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنْ الْكِتَابِ نَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَوْ الْكِتَابِ نَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَوْتَدُ إِلَيْكَ طُرُفُكَ فَلَمَّا رَآهُ مُسْتَقِرًّا (٣٠))

تمہارے چیثم زون سے پہلے میں لاسکتا ہوں۔ حضرت صادق آل جی است نے فرمایا: آصف نے انگل سے اشارہ کیا اور تخت کو حاضر کیا۔ اور اس سے زیادہ کام انجام نہیں دیا۔ (۱)

علامہ کامل قطب الدین راوندی اپنی شہرہ آفاق کتاب الخرائے میں فرماتے ہیں کہ حضرت سلیمان علاقی اور تخت بلقیس کا فاصلہ پانچ سوفر سخ تھا۔ انہوں نے ایک ہی اشارے سے زمین کو گھمایا اور تخت کو حاضر کیا اس کے بعد زمین کھراپنی اصلی

(۱) اس روایت کوش مفید نے زرارہ سے قل کیا ہے بحار الانوار کمپائی ہے ۵ سے ۳۵۸ طبع جدید ج ۱۳ اس ۱۱ زرارہ نے امام جعفر صادق علیلا سے سنا کہ سلیمان علیلا کے وزیر نے انگل سے اشارہ کیا اور تخت بلقیس آگیا۔ آپ علیلا سے حمران نے کہا کہ یہ س طرح ہوسکتا ہے۔ آپ نے فر مایا جب میر سے بابا زمین کو گھمانے کا ارادہ کرتے تو وہ ان کے اشارہ پر گھوتی تھی۔

بیقدرت و توانائی محض اس لیخی که وه کتاب کے تھوڑے سے عالم تھے۔اوران کے پاس اسم اعظم میں سے ایک حرف تھا۔اور ہم فصل پنجم میں بیان کریں گے انشاء اللہ تعالی ۔ شخ مفیدؓ نے سلمان فارس سے انہول نے مولائے کا نئات حضرت علی ابن ابی طالب علائل سے روایت نقل کی ہے کہ آپ علائل نے فرمایا:

أكسلمان محمر طلق للهم أفضل بين ياسليمان علالتكم .....؟!

سلمان نے عرض کیا حضرت محمر طبق کیا ہم افضل ہیں

آپ علائلا نے فر مایا اے سلمان ....!

آصف حضرت سلیمان کا وزیر چینم رون کی دیر میں ملک سباسے تخت بلقیس منگواسکتا ہے ۔۔۔ درحالانکہ اس کے پاس کتاب کا تھوڑ اساعلم تھااور میں ہزار کتاب کا عالم ہول کیا میں اس کے مقابلے میں کئی گنا زیادہ اور اہم کام انجام نہیں دے سکتا ہوں ۔۔۔!!(۱)۔۔

پی قدرت وسلطنت امیر المومنین علایته اور آپ علایته کیاره فرزندان
پاک اپنی با کی وراثت میں ہزار کتاب کے عالم ہیں۔ اور بید دوہستیاں اسم اعظم کے
بہتر حروف کے عالم ہیں۔ آپ حضرات معصومین علایته کا اقتدار تمام انبیاء ومرسلین
سے کہیں زیادہ ہے۔ پس یہ حضرات پرودگار کے اذان سے مردے زندہ کر سکتے ہیں اور
اندھوں کو شفادے سکتے ہیں۔ جس خطہ ارض کی چیز منگوانا چاہیں منگوا سکتے ہیں۔ جب با

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية النكونيّه) .....

شخ مفیدنے کتاب اختصاص میں ابان بن عثمان سے اور انہوں نے حضرت صادق آل محمد علیاتھ سے روایت نقل کی ہے کہ آپ علیاتھ نے فرمایا:

ا الله الوكس طرح حضرت امير المونين علائلا ككام كا تكاركرت

آپ علائش نے فرمایا اگر میں جا ہوں تو یاؤں کی ٹھوکر مارکر معاویہ کوشام میں تخت سے گرادوں۔ گرادوں۔

اورلوگ سلیمان بن داؤ دعلائلا کے وزیرا صف کے کلام کونہیں جھٹلاتے کہ

(۱) بحارالانوار کمپانی ج۵ص ۲۰ ۳- ج۷ص ۲۳ سوعقل اور وجدان سے ہاور پیسندی فتاح نہیں ہیں۔ میں نے خواب میں دیکھا کہ ایک گھر جو کہ بہت ہوا گھر تھا اس میں امیر المونین علائق شریف فرما ہیں۔ آپ علائق نے خواب میں دیکھا کہ ایک گھر جو کہ بہت ہوا گھر تھا اس میں امیر المونین علائق شریف فرما ہیں۔ آپ علائق اور آپ مجھ سے فرمایا وہ برتن اور آپ کے درمیان دس میٹر کا فاصلہ تھا۔ میں اُٹھا اور اُٹھتے ہی ول میں خیال کیا کہ یہ بندہ نوازی ہے ورث آپ علائق تو کھا تو کھا تو کہ میں بیٹھ کرمعاویہ کی ڈاڑھی کے بال نوچ سکتے اور اس کے سینہ پرلات مار سکتے ہیں۔ میں نے دیکھا تو آپ علائق کی قدرت کا ملہ کا بیٹمونہ اپنی آ کھوں سے دیکھا۔

انہوں نے کہا تھا کہ بیں چشم زدن میں تخت بلقیس ملک سباسے منگواسکتا ہوں۔ کیا ہمارے نبی طاق آلیہ تم مام انبیاء سے افضل نہیں ہیں ۔۔۔۔؟ کیا آپ طاق آلیہ می کو صی مام انبیاء کے اوصیاء سے افضل نہیں ہیں ۔۔۔۔؟ لوگ حضرت امیر المومنین علیاتم کو سلیمان علیاتم کے وزیر کی طرح کیوں نہیں مانے۔خدا وند ہمارے اور ہمارے ق کا افکار کرنے والوں کے درمیان تھم فرما۔

شیعان حید کرار: کی ایک جماعت حضرت صادف آل محمد علیشا کی خدمت میں حاضرت کی ۔ ان میں سد برجیر فی ، ابو بصیراور دوسر بے لوگ تھے۔ آپ نے اپنی گفتگو کا مرکز سدیر کو بنایا اور فر مایا تونے قرآن پڑھا ہے؟

(قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنْ الْكِتَابِأَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ مِنْ الْكِتَابِأَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمَّا رَآهُ مُسْتَقِرًّا عِنْدَهُ قَالَ هَذَا مِنْ فَضْلِ رَبِّى لِيَنْكُو لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ لِيَنْمَا يَشْكُو لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ لِيَنْمَا يَشْكُو لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُو لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّامَا يَشْكُو لِيَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ

ترجمہ: "جس کے پاس کتاب کا پچھام تھااس نے کہاتہ ہارے پشم زدن میں تخت بلقیس حاضر کرسکتا ہوں پس جناب سلیمان نے اپنے پاس تخت کود یکھا! پس کہا یہ میرے دب کافضل ہے تا کہ وہ مجھے آزمائے کہ میں شکر کرتا ہوں یا اس کی ناشکری ،پس جوشکر کرتا ہے وہ اپنی بھلائی کے لیے اور جوشخص ناشکری کرے پس بیشک میرا رب بے پرواہ اور بخی ہے '' (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ......

سدىرىنى عرض كيا: جى مال پر هاہے ....

آپ علیسًا نفر مایا: جانتے ہووہ کتاب کا کتناعلم تھا؟

سدرين كها: آپ علائله فرما كين

آپ علائلا نے فرمایا: دریائے اخصر کے مقابلے میں ایک قطرہ ۔ سدیر نے عرض کیا: اتنا کم سندی ا

آپ علیظم نے فرمایا ہے! سدیراس کاعلم کتنازیادہ ہے کہ جسے خداوند عالم ﷺ علم و کمال کی نسبت دی ہے۔ اے سدیر تو نے میآ یت بڑھی

وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفُرُوا لَسْتَ مُرْسَلًا قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَيَقُولُ اللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَ وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدُهُ عِلْمُ الْكِتَابُ (٣٣ رعد)

میرے لیے ایک خدا گواہ ہے اور ایک وہ جس کے پاس کل کتاب کاعلم ہے۔
میں نے عرض کیا کہ میں نے پڑھی ہے۔ آپ علیاتھ نے فر مایا اے سدیروہ
زیادہ عالم ہے جو پوری کتاب کا عالم ہے یا وہ جو کتاب کے بعض مصے کا عالم ہے؟
سدیر نے عرض کیا: وہ عالم ترہے جو پوری کتاب کا عالم ہے۔

پس آپ نے اپنے سیندافترس کی طرف اشارہ کیا اور فرمایا خدا کی شم کم کتاب ہمارے پاس ہے۔(۱) پاس ہے۔ پھر فرمایا علم کتاب' خداکی شم' ہمارے پاس ہے۔(۱) حضرت صادق علیا تھم نے فرمایا (الذي عندہ علم الکتاب)

جس کے پاس علم کتاب ہےوہ امیر الموثین علائلا ہیں۔

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيه) .....

راوی نے عرض کیا: وہ کہ جس کے پاس کتاب کا تھوڑا ساعلم ہے (آصف بن برخیا) عالم ہے یا امیر المونین علائلا ۔ آپ علائلا نے فرمایا: آصف کاعلم حضرت علی علائلا کے مقابلے میں ایسے ہے جیسے ایک مچھر سمندر کے پانی سے اپنا پر ترکر لے۔ (۲)

ضروری ہے کہ برادران ایمانی متوجہ ہوں کہ آصف وصی سلیمان علائل کہ جس کے پاس کتاب کا تھوڑ اساعلم ہے۔ اس کے پاس تو اتنی قدرت ہے کہ وہ تخت بلقیس ملک سبا سے منگواسکنا ہے اور جس کے پاس بحظم ہے اس کے پاس کتی قدرت ہو گی۔ ۔۔۔۔۔؟ جی بال یہ ہے ملک عظیم جوآل محر علائل کوعطا ہوا ہے۔۔۔۔!!

اگریہ چاہیں تو پوری کا نئات میں تصرف کرسکتے ہیں۔ اگر چاہیں تو چیزوں میں سے تا ثیرختم کرسکتے ہیں۔ خدانے ہرشے پران کی اطاعت واجب قرار دی ہے۔ ملک سلیمان جوظیم بھی نہیں ہے اور اس کی حکومت تو انسان، جن، شیاطین اور ہوا پر ہے۔ خداوند عالم نے کا نئات عالم کی ہرشئے کوان کی رعیت قرار دیا ہے۔ اور ہرشئے پر ان کے حکم کو ماننالاز می قرار دیا ہے۔

صاحب ملک: عظیم کی حکومت کی وسعت سلیمان الله ای حکومت سے ہزاروں گنا وسیع ترہے۔جوحکومت اور سلطنت خداا پنے خلیفہ کوعطا کرتا ہے تو اسے رعیت پرطاقتور وتوانا بھی بنا تا ہے۔ اور وہ حکمران الہیٰ رعیت کے قول وفعل سے بھی بے خبر نہیں ہوتا ہے۔ اور وہ اپنے اقتدار میں جوتصرف کرنا جاہے کرسکتا ہے۔ (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية) .....

(۱) اصول کافی باب علم غیب اور کتاب بصارُ الدرجات

(٢) اس روايت كومحدث جليل القدر في تغيير فتي مين سوره رعد في تقبير مين بيان كيا ہے۔

شرح نیج البلاغہ خوئی ج ماص ۱۳۱۱، بحار الانوار جدید ۲۵ ص ۱۳۸۵ ابوبصیر سے قال کی گئی ہے کہ میں حضرت صادق آل محمی خدمت میں حاضر تھا کہ مفعل آنٹریف لائے اور انہوں نے عرض کیا: امام کے علم کا آخری ورجہ کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: پہلا آسمان ووسرے آسمان کی نسبت ایک ذرہ کی مانند ہے اور دوسرا آسمان تیسرے آسمان کی نسبت ایک ذرہ ہے اس طرح تیسرا آسمان

چوتے آسان کی نسبت ایک ذرہ ہے اور چوش آسان پانچویں آسان کی نسبت ایک ذرہ ہے اور پانچوال آسان کی نسبت ایک ذرہ ہے اور چوشا آسان سات یں آسان کی نسبت ایک فرہ ہے۔ یہ تمام علم امام کی نسبت ایک فرہ ہے۔ یہ تمام علم امام کی نسبت ای طرح ہے جس طرح ایک مگد (تقریباً سات سوگرام) سرسوں کہ است اچھی کوٹے کے بعد دریا میں ذال دیا جائے اور اس سے جھاگ کے اور اس جھاگ سے انگل ترکی جائے۔ یعنی تمام علوقات کاعلم امام کے مقابلے میں اس جھاگ کی ما نشرے۔

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

م فصل دوم

وه کتابیں جو آسان سے نازل ہوئیں اور تمام علوم و کمالات اور آثار و آیات انبیاء و مرسلین لیعنی صحب آدم علائل وادر لیس علائل وابراضیم علائل ہورات موئی علائل اور آثار و آثار و آثار و آثار و آثار علیہ معلائے موئی علائل جو کہ بہشت سے حضرت آدم الائے موئی علائل جو کہ بہشت سے حضرت آدم علائل سے جناب شیث علائل سے حضرت شعیب علائل کو جناب شیث علائل سے حضرت شعیب علائل کو واور جناب شعیب علائل سے حضرت موئی علائل کو واور و آثاب کو کہ بہشت سے حضرت موئی علائل کو کہ اور وہ آئی کو کہ بہشت سے حضرت ابراہیم علائل کے لیے آیا تھا۔ وہ حضرت ابراہیم علائل سے آگئ کو کہ بہشت سے حضرت ابراہیم علائل کے لیے آیا تھا۔ وہ حضرت ابراہیم علائل سے آگئ کو کہ بہشت سے حضرت ابراہیم علائل سے آگئ کو کہ بہشت سے حضرت ابراہیم علائل کے لیے آیا تھا۔ وہ حضرت ابراہیم علائل سے آگئی کو کہ بہشت سے حضرت ابراہیم علائل سے آگئی کو کہ بہشت سے حضرت ابراہیم علائل کے لیے آیا تھا۔ وہ حضرت ابراہیم علائل سے آگئی کو کہ بہشت سے حضرت ابراہیم علائل کے لیے آیا تھا۔ وہ حضرت ابراہیم علائل سے آگئی کو کہ بہشت سے حضرت ابراہیم علائل کے لیے آیا تھا۔ وہ حضرت ابراہیم علائل کے لیے آئی تھا۔

زرہ داؤد علاقته الکوشی سلیمان علاقته ادراس کے علاوہ ہروہ چیز جس نبی کوعطا ہوئی وہ تمام اشیاء ہمارے نبی محرمصطفیٰ طلیع کی اور آپ طلیع کی آئی ہے ہوئی وہ تمام اشیاء ہمارے نبی محرمصطفیٰ طلیع کی ہیں۔ آپ طلیع کی ہیں۔ آپ طلیع کی ہیں۔

اصول کافی: باب وراث علم پیغیر طاق آلی اس موضوع میں سات معتبر روایات وارد ہوئی ہیں۔ ان میں ایک روایت یہ ہے جوابوبصیر نے صادق آل جمر علائش سے نقل کی ہے کہ خداوند عالم خوالا نے کسی نی کوکوئی چیز عطانہیں کی مگر وہ چیز محم مصطفی استی تاہیل کی ہے کہ خداوند عالم خوالا نے کسی نی کوکوئی چیز عطانہیں کی مگر وہ چیز محم مصطفی مطاق کی ہے۔ انبیاء کی ہر شے ہمیں عطا ہوئی ہے۔ حتی کہ انبیاء علائش کی کم میں بھی ہمیں ملی ہیں۔ جبیبا کہ قرآن مجید میں ہے کہ صحف ابراہیم علائش وموسی ملائش ، ابوبصیر نے عرض کیا میں آپ علائش پر فیدا ہوجاؤں وہ الواح ہیں۔ آپ علائش نے فرمایا: ہاں (یعنی الواح موسی علائش جو کہ کتاب تورات ہے)

سند سی کے ساتھ عبداللہ بن سیان نے امام صادق علائل سے روایت نقل کی ہے کہ آپ علائل کا بیں جو کہ ہے کہ آپ علائل کا بیں جو کہ نازل ہوئی ہیں وہ ہمارے پاس ہیں۔

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

اصول کافی میں ہے کہ عبد الحمید نے حضرت موٹی ابن جعفر علائق کی خدمت میں عرض کیا آیا ہمارے نبی طلّع اللّی الل

وَلَوْ أَنَّ قُوْرَآنًا سُيِّرَتْ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ الْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ الْمَوْتَى سوره رعد الم

اں قرآن کے ذریعے بہاڑ حرکت کر سکتے ہیں زمین قطع ہوسکتی ہے اور مردوں سے کلام کیا جاسکتا ہے اور انہیں زندہ کیا جاسکتا ہے۔

آپ علائم نے اس آیت کریمہ سے بھی استدلال کیا

وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِلَّا فِي ْ كِتَابٍ مُبِينٍ (22: النما)

" كوئى بھى بات زمين وآسان ميں پوشيدہ نہيں ہے مگر پير كدوہ كتاب مين ميں ہے۔

آپ علالتا فرمائی

ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا سوره فَاطُهُ وَالْمِنْ عِبَادِنَا سوره فاطر: آيت ٣٢

ہم وہ ہیں جنہیں خدانے چناہے اور ہمیں کتاب کا وارث بنایا جس میں ہر

اصول کافی: (باب ساری کتابیں آسان سے نازل ہوئی ہیں) میں دوروایات نقل ہوئی ہیں کہتمام آسانی کتابوں کاعلم آئمہ هدی گئا کے پاس ہے .....

اوراسی کتاب میں (باب مجزات پیغیمراکرم النی آیکی آئیدهدی علائق کے پاس موجود ہیں) پانچ روایتی اس موضوع کے اثبات میں وارد ہوئی ہیں ان کا خلاصہ سے کہ حضرات آئیدهدی علیہم السلام تمام علوم و کمالات اور فضائل و مجزات انبیاء کے وارث ہیں۔ زیارت میں وارد ہوا ہے کہ وہ آ دم علائق اور حسلات ابراهیم علائق موں موں علائق ، اور حضرت محمد طبی تاہم کے وارث ہیں (۲)

(۱) بصائر الدرجات جاس ۱۹۵ اور تشیر البرهان اور تشیر نور التقلین بین بھی ہے بحار الانوار کمپانی ج عص ۲۹ بحار الانواؤجید ۲۹ م ۱۹۵ اس روایت کوعلا وائل سنت نے بھی نقل کیا ہے ملحقات احقاق الحق ہے کہ حضرت ملی علیا ۱۹۵ کیک روایت کتاب بنائج المودة نے تقل کی گئے ہے۔ کر حضرت علی علیات ہے سوال کیا گیا ہے کہ حضرت عیسی علیات ہم دہ کوزندہ کر لیتے تھے اور حضرت سلیمان بن داود علیتھ پر بدوں کی تربان سجھتے تھے کیا آپ علیات کے الیے یہ فضیلت ہے؟ آپ علیات نے فرمایا سلیمائی الم مربر برغضبنا ک ہوئے اور وہ سلیمان علیات کو بارے میں بنا تا تھا۔ اور سلیمان علیات بان والی جگہ نہیں جانے تھے۔ اور جن انسان شیاطین آپ کے تا بع تھے۔ اور جمار انسان شیاطین آپ کے تا بع تھے۔ اور جمار انسان شیاطین آپ کے تا بع تھے۔ اور جمار فرمال کے بارے میں خدانے قرآن مجید بین فرمایا ہے (وَلَوْ أَنَّ قُوْرَ آنَا سُیّرَتْ بِدِ الْجَبَالُ اور جمار کے طابعت بیں اور ہو میں وارث علوم قرآن جس کے ذریعے بہاڑوں کو چلا یا جاسکتا ہے ذمین کی مسافت طے کی جاسکتی ہے اور اس سے مردے زندہ کی جاسکتے ہیں۔ ہم بہاڑوں کو چلا یا جاسکتا ہے ذمین کی مسافت طے کی جاسکتی ہے اور اس سے مردے زندہ کی جاسکتے ہیں۔ ہم زبین کے اندر یانی والی جگہ کو بھی جانے ہیں۔ قرآن مجید میں ہرشی کاعلم ہے اور وہ علم ہمیں وراثت نیس ملا ہے۔ زبین کے اندر یانی والی جگہ کو بھی جانے ہیں۔ قرآن مجید میں ہرشی کاعلم ہے اور وہ علم ہمیں وراثت نیس ملا ہے۔ زبین کے اندر یانی والی جگہ کو بھی جانے ہیں۔ قرآن مجید میں ہرشی کاعلم ہے اور وہ علم ہمیں وراثت نیس ملا ہے۔ (جواه العبقريه غي اثبات ولاية التكونيّه) .....

یں علم حفزت خفر آن کی صریح نص سے ثابت ہے کہ وہ بھی آئمہ حد کی علیقا کے پاس ہے اور اس سے کہیں زیادہ بھی۔

اس طرح وہ علم جوحضرت عیسی علائلا کے پاس تھااس کے ذریعے غیب کی خبر دیتے تھے وہ بھی پیغمبرا کرم طلع کیا ہے مالائلا کے پاس ہے۔

حضرت لیعقوب علیته اپنے بیٹے یوسف علیته کیلئے غیب گوئی فرماتے تھے جب یوسف علیته کیلئے غیب گوئی فرماتے تھے جب یوسف علیته نے خواب دیکھا تو اپنے والد برزگوار کی خدمت میں بیان کیا تو آپ علیته نے اس کے مستقبل کے بارے میں خبر دی تھی ۔ کہ خدا تجھے منتخب کرے گااور علیته منتم تعمارے اوپراورآل یعقوب علیته پر علم تعمیر خواب کو تجھے عطاء کرے گا خداکی نعمت تمھارے اوپراورآل یعقوب علیته پر تمام ہوگ

جب: حضرت یعقوب علیلیگا کے بیٹوں نے کہا کہ پوسف علیلیگا کو بھیٹریا کھا گیا ہے کھھمدت کے بعد جب وہ بنیا مین کوساتھ لے گئے اور اسے واپس نہ لائے اور

يَابَنِيَّ اذْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ يُوسُف وَ أَحِيهِ وَلاَتَيْنَسُوا مِنْ يُوسُف وَ أَحِيهِ وَلاَتَيْنَسُوا مِنْ رَوْحِ اللهِ إِلَّا الْقَوْمُ الكَّافِرُونَ (٨٤) مِنْ رَوْحِ اللهِ إِلَّا الْقَوْمُ الكَّافِرُونَ (٨٤) اللهِ إِلَّا الْقَوْمُ الكَّافِرُونَ (٨٤) اللهِ إِلَّا اللهِ إِلَى اللهِ إِلَّا اللهِ إِلَّهُ اللهِ إِلَّا اللهِ إِلَّا اللهِ إِلَى اللهِ إِلَى اللهِ إِلَّهُ اللهِ إِلَّهُ اللهِ إِلَّهُ اللهِ إِلَّهُ اللهِ إِللهِ إِلهِ إِللهِ إِلهِ إِللهِ إِلْمُ إِلْهِ إِللهِ إِللهِ إِللهِ إِللهِ إِللهِ إِللهِ إِللهِ إِلْمُ إِلْهُ إِلْمُ إِللهِ إِلْهِ إِلْهِ إِلْهِ إِلْهُ إِلْهِ إِللهِ إِلْهِ إِللهِ إِلْهِ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهِ إِلْهِ إِلللهِ إِللهِ إِلللهِ إِلْهِ إِلْهِ إِلْهِ إِللهِ إِلْهِ إِلْهُ إِلْهِ إِلْهِ إِلْهِ إِلْم

جب حضرت لیعقوب علائل کے بیٹے مصر سے روانہ ہوئے تو آپ علائل نے فرمایا مجھے بوسف علائلہ کی خوشبوآ رہی ہے (سورہ بوسف)

اب: ہم کہتے ہیں کیابدن مقدس پیغمبر طلع آلہ ہم اور آئمہ صدی علائظ ہوسف علائظ کے قبیص کے برابر ہی نہیں ہیں کہ وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کراسے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کراسے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کراسے بینا کر وہ سے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کرا سے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کرا سے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کرا سے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کرا سے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کرا سے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کرا ہے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کرا ہے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کرا ہے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کرا ہے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کرا ہے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کرا ہے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کرا ہے بینا کر وہ اپنا دست مبارک سی نابینا کی آنکھ پرمل کرا ہے بینا کر اپنا کر این کر اپنا کی آنکھ پرمل کرا ہے بینا کر وہ اپنا کی آنکھ کر وہ اپنا کر اپنا کر اپنا کر اپنا کی آنکھ کر اپنا کر

ياوه يعقوب علايته ويوسف علايته كي برابر بهي غيب نهيس جانة ١٠٠٠

کیا: حضرت زہراء ملیال سے کمتر ہیں کہ جنہوں نے زکر یا علائق نی کوتیجب میں ڈال دیا

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

# (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

کیا: امیر المومنین علی ابن ابی طالب علائم حضرت عیسی علائم سے کم تر بیں کہ اس نے اپنے بید اکش کے وقت اپنی مال کی آنھوں کوروشنی دی اور کھجور کے خشک درخت سے تازہ کھجور کریں جنہیں حضرت مرتم نے کھایا۔ اور انہوں نے اپنی مال کی عصمت کی گواہی دیتے ہوئے فرمایا۔

قَالَ إِنِّى عَبْدُ اللهِ آتَانِى الْكِتَابِ وَجَعَلَنِى نَبِيًّا ( \* سَّ: مريم) مِن اللهُ كَانِي مَبْدُ اللهِ آتَانِي الْكِتَابِ فَي إِدر مِن اللهُ كَانِي مُول - مِن اللهُ كَانِي مُول -

# فصل سوم

دوسراو علم ہے جسے ملائکہ،انبیاءومرسلین جانتے ہیں اورانہیں خدانے عطاء

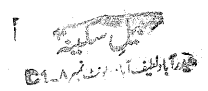
کیا ہے۔ان تمام علوم کو ہم جانتے ہیں۔اسی روایت کو ابوبصیر نے سندھیج کے ساتھ امام با قرعلالیًا کا سے نقل کیا ہے(ا)

جو روایات نصل اول ، دوم اور سوم میں ذکر ہوئی ہیں وہ تقریبا دوسو میں درم ہوئی ہیں وہ تقریبا دوسو ۱۰۰۰ دوایات ہیں۔ ان سے پتہ چلتا ہے کہ تمام علوم وفضائل اور کمالات جو کہ ملائکہ مقربین اور انبیاء مرسلین اور ان کے اوصیاء کوخدا وندعالم کی طرف سے عطاء ہوئے ہیں ان سب کو ہمارے بارہ امائی ہی جانے ہر ۔ کوئی ایساعلم اور کمال نہیں ہے کہ جو ہمارے نبی ملتی گیا ہم اور کمال نہیں ہے کہ جو ہمارے نبی ملتی گیا ہم اور آپ ملتی گیا ہم کے بارہ اوصیا کوعطاء کیا گیا ہو مخلوقات عالم کا علم ، آل جی ہما کے علم کے مقابلہ میں ایک قطرہ ہوجیسا کہ پہلے بیان ہو دیکا ہے (۲)

میمکوم جوکہ خدائی علوم ہیں عین قدرت ہے جیسا کہ آصف وصی سلیمان علائل جس کا علم قطرہ کی مانند ہے قدرت اتنی ہے کہ چشم زدن میں تخت بلقیس ملک سباہے منگوالیا ۔ اس کی قدرت طاقت اور اقتدار وسلطنت کئی ہوگی جس کے پاس اس علم کا بحرمحیط اعظم ہو ۔۔۔؟!!

(1) یہ پانچوں روایات اصول کافی میں امام ان تمام علوم کاعالم ہے جو ملائکہ اور انبیاء و مرسکین کوعطاء ہوئے ہیں بصائر الدرجات جز دوم باب ۲۱ بحالاتوار میں بھی بیروایت نقل ہوتی ہیں۔

(2) كتاب ابواب رحمت ص ٢٩ كتاب مقام قرآن وعترت ص ٢٧



یہ ہملک عظیم اللہ نے آل ابراهیم اللہ عطامی اللہ نے آل ابراهیم اللہ عطامی اللہ علی کا نتات عالم کی ہم خلوق پر ہے۔ یہ عطائے خداوندی ہے کہ ان کا ہر فر مان تمام مخلوقات کیلئے لازم الا جراء ہے۔ یا!

من فصل جبارم

خداوند عالم نے جوملک عظیم آل حیات اس کا نتیجہ یہ ہے کہ آپ اللہ معصوبین کا تنات عالم کی ہرشیء کے حکمران جی اور خدا وند متعال نے تمام مخلوقات کو حکم و یا ہے کہ وہ ان حضرات کی تابع فرمان ہوں۔ یہ معنی حق ہے اور توحید کے سی جو کہ وہ ان حضرات کی تابع فرمان ہوں۔ یہ معنی حق ہے اور توحید کے سی جسی درجہ کے ساتھ منافات نہیں رکھتا ہے کیوں کہ ان حضرات کی بقاء جی وقیوم کے ادادہ ہی سے ہے۔ جوعلوم کمالات ان ہستیوں کے پاس ہیں وہ عطاء پروردگار ہے کے ادادہ ہی سے ہے۔ جوعلوم کمالات ان ہستیوں کے پاس ہیں وہ عطاء پروردگار ہے متام کمالات خداوند عالم کی طرف سے ہیں جیسا کہ قرآن پاک میں حکم ہے کہ وَمَا بِکُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللهِ ثُمَّ ذَا مَسَّکُمْ الضَّرُ فَإِلَيْهِ

تَجْأَرُونَ (۵۳) برنعمت الله کی طرف سے ہے

وَلَوْ لَا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَاءَ اللهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ إِنْ

تُرَنِي أَنَا أَقَلَّ مِنْكَ مَالًا وَوَلَدًا (٣٩: الكهف)(١)

مثلًا اگر سلطان مملکت ،ایک شخص المیت ولیافت کے پیش نظر اسکی تربیت کرے پھراسے ایک یا دوصو بوں میں اختیار دیدے آیا ال شخص کے اختیار سلطان مملک کے اختیار کے سے منافی ہے۔۔۔ ؟! نہیں ۔۔۔! ہرگرنہیں۔۔!

(۱)علاء اعلام کے اس شمن میں درج ذیل بیانات ہیں

علامة محقق فقه كامل جناب محمد با قرسبز وارى كتاب ذخيره و كفايه (دوفقه) مناجات نامه ميس كهتي بين اللهي سيد الانبياء ومر وراصفيا وشفيح روز جزاء بحرم حريم كبريا \_ سلطان مملكت، وجود فرمان روائي عوالم غيب و شهود، پناه بچارگان وعذر گناه كاران، حاكم روز جزاء ومخصوص بشفاعت كبرى مسند نشين لسوف يعطيك ربك فترضى محمصطفی شهاب الا خبارص ٩٩ ميس چند ديگر علاء نے کلمات بيان كيے بيس جوانشاء الله خاتمه ميں فيرنقل كي جائيں گي

شيء بطاعتك .

اے رسول خدا! آپ طبی کی این کے برور دگارنے سلام بھیج ہیں اور فر مایا ہے کہ کا سُنات کی ہرشی ءکو میں نے تیری اطاعت کا حکم ویا ہے .....

یردوایت شریفه مرادامام طلطام علیه کولی طور پرواضح کرتی ہے کدوسری روایت میں آپ اس نے فرمایا ملک عظیم 'وجوب اطاعت ہے اور بیردوایت مطلق ہے اور انشاء اللہ اسکی شرح اور موارد بیان کریں گے۔

فى دعا مولانا السجاد كما فى الصحيفة السجادية: الحمد لله الذى اختيار لنا محاسن الخلق الى ان قال و جعل لنا الفضيلة بالملائكة على جميع الخلق كل خليفة منقادة لنا بقدرته و صائره الى طاعتنا بعزته الخرا)

فرمایا حمہ ہے اس کی جس نے ہمارے لیے خوبیاں اختیار کیں۔اورہمیں

(۱) تفسیر شریف فمی در تفسیر سوره قمر به جارالانوار کمپانی ج ۲ ص ۲۸۱ بحارالانوار جدیدج سا۳۵۲ تفسیر البرهان اور تفسیر نورالتقلین مین بھی ندگور ہے۔ (۲) کتاب الخرائج والجرائج - بحارالانوار کمپانی ج مس ۵۵۵ج ۴۰۳س ۲۰۳ (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) مسيسسسسس ( 115

صاحب فضیلت قرار دیا تمام مخلوقات پر۔ ہرمخلوق کو تکم دیا کہ وہ ہماری اطاعت کرے پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے حضرت علی اللہ ایا علی اللہ علیہ والہ وسلم نے حضرت علی اللہ ایا علی اللہ علیہ والہ وسلم نے حضرت علی سے ایک بیہ ہے کہ در داور مرض کو تیرامطیع قرار دیا ہے۔ پس کوئی بھی ایسی شی غہیں ہے کہ جسے آئی تاہم دیں اور وہ آئی اگا تکم فرار دیا ہے۔ پس کوئی بھی ایسی شی غہیں ہے کہ جسے آئی ایک مریض پر وار دہوئے اور بخار کونکل مال دے۔ بیاس وقت کہا گیا جب آئی ایک مریض پر وار دہوئے اور بخار کونکل جانے کا حکم دیا۔ وہ مریض ٹھیک ہوگیا۔

مدینة المعاجز ص ۲۰۲ میں سید ہاشہ بحرانی نے گربن جریرطبری نے کتاب الامامة سے نقل کیا ہے کہ کثیر بن سلمہ نے کہا کہ میں نے اپنی آنکھوں سے سرکار حسی مجتبی کودیکھا کہ وہ پھر سے محدنکال رہے تھے۔ میں نے حضرت رسول اکرم طبق گرائم کی خدمت واقعہ بیان کیا: تو آپ علیا نے فرمایا کیا تو حضرت دار ہیں اہل زمین وآسان کیا تو حضرت حسن علیا کا انکار کرتا ہے؟ وہ سردار ہیں اہل زمین وآسان آسے علیا کیا کا انکار کرتا ہے؟ وہ سردار ہیں اہل زمین وآسان آسے علیا کیا کا انکار کرتا ہے؟ وہ سردار ہیں اہل زمین وآسان آسے علیا کیا کیا کا عمیر مامور ہیں۔

حضرت سیدالشهد اعطیلیم عبدالله بن سداد' جوشیعه کاملین میں تفاشد ید بخار میں مبتلا تھا'' پروارد ہوئے آپ علیلیم کے وارد ہوتے ہی بخار برطرف ہوگیا۔اوروہ شفاء ماب ہوگئے عبدالله بن سداد نے عرض کیا! میرے مولا آپ علیلیم کے تشریف لاتے ماب ہوگئے عبدالله بن سداد نے عرض کیا! میرے مولا آپ علیلیم کے تشریف لاتے

(١) الملكة بفتي لميم مكون الام اوضم لميم الملك والسلطنة والقدرة انبيائهم ملك عظيماً

ہی بخار برطرف ہوگیاہے حضرت امام حسین علالتھ نے فرمایا:

(والله ما خلق الله شيئاً آلا و قدامره الطاعةلنا)

خدا کی شم خدانے جس چیز کوفلق کیا ہے اسے ہماری اطاعت کا حکم دیا ہے۔ (۱)

سید ہاشم بحرانی: صاحب تفییر البرهان مدینة المعاجز ص ۱۳ نے حضرت صادق المسید وابیت نقل کی ہے کہ آب علائل نے فرمایا:

سبحان الذي سخر لامام كل شيء و جعل له قاليد السماوات والارض لينوب عن الله في خلقه الخ

لیعنی پاک ہے وہ ذات جس نے تمام چیزیں امام کیلئے مسخر کر دیں ہیں اور مقالید (حیابیاں ) زمین وآسان امام کے سیر دکر دیں ہیں۔ کیونکہ امام زمین وآسان اپر مخلوقات کیلئے اللّٰہ کا نائب ہے۔

حضرت امام جواد بعلائم في محمد بن سنان سے فرمایا۔ خداوندعالم بالکل تنها تھا کوئی شخصا تھا کوئی شخصا تھا کوئی شخصی اس کے ساتھ نہیں تھی ۔خدانے خلقت کا ارادہ کیا جم ملی فیالی ملی علائم میں فاطمہ علیما السلام کوخلق فرمایا۔ یہ حضرات ہزار دھر تک تنھا شخصا و تشہیج و ذکر میں میں

(1) منا قب شھر آشوب باب مجزات امام حسین علیلیّنگا بحار الانوار علامہ مجلسی ج ۱۸۳ س۱۸۳ ـ اور کتاب کشف الغمہ میں بھی حضرت امام صادق نے قبل ہوئی ہے شخ حرعالمی نے وسائل الشیعہ ، اثبات الحد اقت مسل ۵۹۳

مشغول تھے پھر خدانے دوسری چیزوں کوخلق فرمایا اور انہیں مخلوق پر گواہ بنایا اور ان حضرات کی اطاعت کو ہر تی ءیرلازم قرار دیا۔ (۱)

علامه بلسی: نے مراۃ العقول میں فرمایا ہے کہ کلام امام (اشھدھم لقھا) یعنی خدا نے ان حضرات کی موجودگی میں اشیاء کوخلق کیاوہ مخلوق اطوار واسرارے آگاہ ہیں اس اسیاء کوخلق کیاوہ مخلوق اطوار واسرارے آگاہ ہیں اس کے وہ امامت کے مشخق ہوئے ہیں۔ کہ وہ علم کے آخری درجہ پر فائز ہیں۔ وہ احکام کے عالم ہیں اور مخلوق کا بھی علم رکھتے ہیں۔ ہمارے تمام آئمہ ہدی علیات اس آئیت مجیدہ ان صفات سے متصف ہیں۔ اگر کوئی شخص کے کہ آپ طاقی آلہم کی بات اس آئیت مجیدہ کے منافی ہے۔

مَا أَشْهَدْتُهُمْ خَلْقَ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلاَ خَلْقَ أَنْفُسِهِمْ وَهَا كُنتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِّينَ عَضُدًا (١٥: كهف)

'' میں نے نہ تو آسان وزمین کے پیدا کرنے کے وقت ان کو (مدد کے لیے) بلایا تھا ،اور نہ خود النکے پیدا کرنے کے وقت ، میں ایسانہیں تھا کہ میں گمراہ کرنے والوں کو مدد گارینا تا''

ہم جواب دیتے ہیں کہ یہ آیت مجیدہ اس موضوع کے منافی نہیں ہے بلکہ یہ

(۱)۔اصول کافی باب مولدالنبی طبق کی الیام ہے ارالانوار میں کئی مقامات پرنقل ہوئی ہے محدین سنان ثقدراوی ہیں جبیبا کیلم رجال میں واضح ہے

ہماری بات کی تائید کرتی ہے کیونکہ خمیر (هم) (هَ الشّه لْدُتُهُمْ ) شیطان اور اسکی
اولاد کی طرف سے راجع ہے جیسا کہ کلام خدااس آیت سے بل بھی اسی کی طرف راجع
ہے یا بیغمیر گراہوں کی طرف بلٹ رہی ہے جیسا کہ آیت کے آخر سے پنہ چلتا ہے
لیعنی میں شیطان اسکی اولا داور گراہوں کو آسان وز مین اور ان کی خلقت پر گواہ نہیں بنایا
۔ یہ بات اسکی نفی نہیں کرتی کہ خدانے اپنے منتخب نمائندوں کو بھی خلق پر گواہ نہیں بنایا۔
خدانے موضوع نفی شیاطین اسکی اولا دکو گراہ قرار دیا ہے ۔ پس معلوم ہوتا ہے کہ یہ
مطلب غیر شیاطین اور گراہوں میں نہیں ہے۔ اس لئے یہ ہماری بات کی تائیدوتا کید
مطلب غیر شیاطین اور گراہوں میں نہیں ہے۔ اس لئے یہ ہماری بات کی تائیدوتا کید

بیشخ طبرسی نے اس آیت کی تغییر میں فرمایا ہے کہ خدانے فرمایا ہے کہ میں نے شیخ طبرسی نے اس آیت کی تغییر میں فرمایا ہے کہ میں نے شیطان اور اسکی اولا دکو گواہ نہیں بنایا آسمان وزمین کی خلقت پر۔اور گمراہ کرنے والوں کو بھی میں نے اپنامددگار نہیں بنایا ہے۔ پس بیکلام منافات نہیں رکھتا کہ خدانے اچھے اللہ میں کو دہ شلق نہ بنایا ہو۔ جیسا کہ دوسری روایات میں ہے۔ (1)

یہاں تک جناب مجلسیؓ نے فرمایا ہے اس ارشاد کے ذیل میں

(و اجوی طاعتهم علیها ) خدانے تمام اشیاء پر ہماری اطاعت لازم قرار دی ہے بہاں تک جمادات ، اور آسانی و زمین مخلوق کو حکم دیا کہ وہ ہماری اطاعت کریں ہماں تک جمادات ، اور آسانی و زمین مخلوق کو حکم دیا کہ وہ ہماری اطاعت کریں ہماری از تحضرت طاق اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ

پڑھی۔ایی مثالیں بہت زیادہ ہیں۔(۲) علامہ کیسی کی بات ختم ہوگئ ہے۔
شخ مفید نے اختصاص میں ،صفار نے بصائر اور ابن شھر آشوب نے منا قب حضرت
امام محمد باقر العلوم الطبیح سے روایت نقل کی ہے کہ آپ علایہ اثبات المحداۃ
نے ہمیں ہرشی ء پر حاکم بنایا ہے النے۔ شخ حر عاملی نے اپنی کتاب اثبات المحداۃ
حضرت امام خدانہ علایہ کے باقر الطبیح سے روایت نقل کی ہے آپ علایہ نے
حضرت امام خدمانہ علایہ کے اصحاب کے بارے میں فرمایا:

(وليس من شيء الاوهو مطيع لهم)

کوئی بھی چیز نہیں ہوگی مگروہ ان کی مطیع اور تابعد ار ہوگی۔ یہان تک کہ جنگل جانور۔ جس امام کے اصحاب اسٹ کمالات پر فائز ہوں وہ امام کیا ہوگا۔۔۔۔؟!!

(۱) حضرت امير المونين الناس حضرت باقر الناس عضرت صادق الناس سيروايت نقل بمولى بكه (نحن شهداء الله على خلقه و حجج في ارض) بم زمين پرالله كواه بين ادراسكي جمت بين بحار الانوارج كص ۲۹ یاب آنمه مصر ۲۹ یاب آنمه شهدا ما لا ناس ۲۹ یاب آنمه شهدا ما لا ناس مناب است مناب المناب المنا

حضرت امیر المونین الی نفر مایا: تمام چیزی، آسان، زمین سورج، عاند مستارے بہاڑ، درخت، حیوانات دریا، بہشت، دوزخ، ہماری، اطاعت کرتی ہیں ۔ بیحکومت اور اقتداراس اسم اعظم کی وجہ سے ہے جو خداوند عالم علانے ہمیں عطافر مایا ہے۔ (۱)

مولف کہتاہے کہ تمام گزشتہ روایات اس روایت کو ثابت کرتی ہیں اور بیروایت گزشتہ کے لیے تذکر کھیے

حضرت اما محمد با قر علیکم نے ابوتمزہ ثمالی سے فرمایا؛ خدانے رسول اکرم طبّع لِلَبُمْ پر وی فرمائی: اے محمد طبّع لِلَبُمْ میں نے مختبے خلق کیا در حالانکہ کوئی چیز بھی نہیں تھی (و نفخت فیک من روحی کو امتمنی اکر متکبھا حین او حببت لک

> الطاعة علیٰ خلقی جمیعا) میںنے آپ میں اپنی روح ڈالی (۲)

اس کرامت سے میں نے آپ کو کرم کیا۔ کیونکہ میں نے اپنی تمام مخلوقات پر واجب قرار دیاہے کہ وہ آپ کی اطاعت کی اس نے میری اطاعت کی اس نے میری اطاعت کی ۔ اور میں نے میری علائلہ اور آپ علائلہ کی اولا دکو بھی عطاء کی ہے (س)

حضرت باقر علالتا نے جناب جابر سے فر مایا خدانے جے روح کے ساتھ مختص کیا ہے اسے اپنا امر بھی سپر دکیا ہے وہ اللہ کے علم سے خلق بھی کرتا ہے اور زندہ بھی کرتا ہے اورتم سے پوشیدہ چیزوں کوبھی جانتا ہے۔اور قیامت تک جو واقعات رونما ہوں گے آئیس بھی جانتا ہے میا و کمالات روح کیوجہ سے ہیں۔ بیروح امر خدا ہے ۔ پس جسے اس روح کی تائید حاصل ہووہ سب کچھانجام دے سکتا ہے۔جابر نے عرض کیا :اے میرے آقا و سر دار اس روح کی مجھے قرآن سے تعلیم دیجئے ۔آپ نے فرمایا: ہا تھی مجیدہ پڑھئے۔

وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلاَالْإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ الْكِتَابُ وَلاَالْإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ الْكِتَابُ وَلاَالْإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنْ وَارِدَهُ وَلَى مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن الللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن الللِّهُ مِن الللَّهُ مُن اللَّهُ مُن الللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن الللَّهُ مُن الللْهُ مُن اللَّهُ مُن الللَّهُ مُن الللَّهُ مُن اللَّهُ مُن الللْهُ مَن الللَّهُ مُن الللْهُ مُن اللَّهُ مُن الللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن الللْهُ مُن الللَّهُ مُن الللْهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللللْهُ مُن اللللْهُ مُن اللللْهُ مُن اللللْهُ مُن اللللْهُ مُن الللْهُ مُن اللللْهُ مُن الللْهُ مُن اللللْهُ مُن اللللْهُ مُن اللللْهُ مُن اللللْهُ مُن الللْهُ مُن الللْهُ م

جب آپ علائل مسجد میں تشریف لائے تو مسجد کے درود بوار نے آپ النگائی اسے کلام کیا۔۔! اس روایت کوشنخ حرعا ملی نے اثبات الحداۃ میں نقل کیا ہے: اور انہوں نے اس آیت شریفہ

جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَانًا فَلاَيُسْرِفْ فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ( سَهُ اللهُ الل

کے بارے میں میں روایت نقل کی ہے کہ سلطان سے مراز 'اس آیت شریفہ میں آپ طلائلہ تمام مخلوقات پر ججت خدا ہیں۔

(١) بحار الانوار كمياني ج ٢٥٥ م١- بحار الانوار جديد ٢٦ص

(۲) اللہ نے روح رسول کواپی طرف نسبت دی ہے۔ جیسا کی اللہ نے بیت اللہ کوشرافت وطہارت کی وجہ سے اپنا گھر کہا ہے۔ حضرت کے ہاتھ کو گئی مقامات پر اپناہا تھ کہا ہے۔ پیر ف اور صرف عزت وشرافت کی وجہ سے کیا گیا

(m) بدروایت اصول کافی باب مؤلدالنبی میں ندکور ہے۔

(٣) حضرت عسى كى بارے ميں قرآن مجيد ميں ہے وَإِذْ تَدَخُلُقُ مِنْ السطّينِ كُهَيْ عَهِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي السمايده ١١: جب تومئى سے پرنده بن جاتا ہے اور مردول كو المسايده ١١: جب تومئى سے پرنده بن جاتا ہے اور مردول كو مجى مير يحم سے توزنده كرتا ہے

(۵) بحارالانواركمياني جيص ٢٧٨\_ بحارالانوار جديدج٢٧ص١٦\_

(٢) بحارالانوار كمپانى ج كس ٢٦ ٣٦ م ٢ ١٥ م ٨٥ م ٨٥ م ٢٥ م ٣٢٠ ٢ ٣٣٠ تفير البرهان اورنورالتقلين عن بحى ب

این ادر ایس حلی نے کتاب السرائر کے آخر میں جامع برنظی سے سلیمان بن خالد سے روایت نقل کی ہے کہ:

میں نے حضرت امام صادق علائق سے سنا کہ آپ النگیلائے فرمایا۔۔

کے زمین وآسمان میں کوئی جن وانس ایسانہیں ہے جس پرہم جمت نہ ہوں خدانے مخلوقات پر ہماری ولایت کے ذریعے احتجاج کیا بعض لوگوں نے ہماری تصدیق کی اور بعض نے انکار کیا ۔۔۔۔۔ حتیٰ کہ زمین وآسمان اور بہاڑوں پر بھی ہماری ولایت کو لازم قرار دیا گیا ۔۔۔۔۔ (۱)

واضح روایات میں ہے کہ حضرات معصومین علیشا ہر تی ء پر اللہ کی جمت ہیں پس ضروری ہے کہ بید حضرات مخلوقات کے احوال لغات اور ان پر ممل حق تضرف رکھتے ہوں ..... کیونکہ بیہ ستیاں مخلوق پر گواہ اور اللہ کی جمت ہیں .... پس ضروری ہے کہ

آئمه هدي علائقهم مخلوق بية واناه دانا اوربينا مول ...!!

عبدالله بن بكير في حضرت امام صادق الطفيلات سوال كيا: كياا مام شرق ومغرب كے درميان د كيوسكتا ہے...؟!

آب علائلم نے فرمایا: کیا بیمکن ہے امام مشرق ومغرب کے درمیان الله کی ججت تو

(۱) برنطی: ثقه ہے اور حضرت امام رضا الطبی کے جلیل القدر اصحاب میں سے ہے۔ اور سلیمان بھی ثقہ اور جلیل القدر ہے

ابوصلت نبردی نے بیان کیا ہے کہ حضرت امام رضالقی اوگوں کے ساتھ آئی اپنی زبان میں گفتگو کرتے تھے... خدا کی قتم آپ القی تمام لوگوں سے زیادہ عالم اور فضح ترخی ... میں نفتگو کرتے تھے... خدا کی قتم آپ القی تمام کی خدمت میں عرض کیا۔اے فرزند رسول ترخی ... بیا آپ القی نے نفر میں آپ علی کو ہر زبان کا علم دکھ کر تعجب کرتا ہوں ... !! آپ القی نے فرمایا:اے ابوصلت میں کا نتا ہے عالم کی ہرشی ء پر اللہ کی جمت ہوں ... خدا وند عالم کی اس میں کا نتا ہے مالیا کی تمام زبانوں کی تعلیم دیتا ہے۔ کیا تیرے پاس میر ہے بابا حضرت علی القی کا فرمان نہیں پہنچا ... کی آپ القی نے فرمایا: ہمیں فصل بابا حضرت علی القی کا فرمان نہیں پہنچا ... کی آپ القی نے فرمایا: ہمیں فصل الفظاب عطاء ہوئی ہے ... !!فصل خطاب یہی علم لغاث ہی تو ہے ... !!(۱)

ابوعبيدة مذان حضرت امام باقرالك السيقل كياكدية يت:

وَرَحْمَتِى وَسِعَتْ كُلَّ شَىْ سوره اعِراف : ٧ ٦٥

میری رحمت ہرتیء پروسی ہے۔آپ علیا اللہ نے فرمایا رحمت سے مرادعلم امام ہے جو ہرتیء کوشامل ہے .... کیونکہ علم امام علم خداسے ہے ہرتیء پرمحیط ہے ....(۲)

امام جعفرصادق الطی کا فرمان ہے کہ دنیاا مام کے سامنے نصف دائرہ کی مانند ہے اور کوئی بھی دنیاوی شی ءامام سے پوشیدہ نہیں ہے دنیا کے مختلف ملکوں سے جو چیز اٹھانا

ع ہے اٹھا سکتا ہے ۔۔۔!!

ابن شھر آشوب: نے میں فصل (اخبار غیبی امام صادق الطبیلا) روایت فقل کی ہے کہ آپ الطبیلا نے فرمایا بکل دنیا ہمارے نزدیک کھانے کے برتن کی ماند ہے۔جو کہ آدمی کے سامنے پیش کیا جاتا ہے ..... اگر ایسا نہ ہوتو ہم امام نہیں ہونگے بلکہ وہ دوسر بے لوگوں کی طرح ہوجا کیں گے ...... اس روایت کو دوسر بے علماء نے بھی نقل کیا ہے .... اس روایت کے مقام امامت کا لازمہ یہ کہ وہ خلق خدا ہے عالم اور قدرت و تو انائی میں بھی ان سب سے زیادہ ہو...!!

اس آیت

وَكَذَٰلِكَ نُوعِ إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنْ الْمُوقِنِينَ (۵) سوره انعام)

" " بم نے اسی طرح ابراہیم القیم فیلوت آسان وزمین دیکھائے تا کہہ اس کا ایمان پختہ ہوجائے''!!

خداوند عالم ﷺ نے حضرت خاتم اور آپ کے بارہ اوصیاء سیمان کوسات

(۲) بحارالانواریس ہے (۳) کائل الزیارة مناقب هم ابن آشوب (۳) عیون اخبار الرضا - بحار الانوار کیانی ج کے ص ۲۳ سے مقام قرآن و عترت ص ۱۲۰ سے الدرجات حک باب ۱۱۰۱۱ سے الانوار کمیانی ج ۱۱باب ۲ ص ۵۰ ج ۲ م ۲ م ۲ باب معرفت الم مجمع اللغات - (۲) اثبات الحداة ج۲ ص ۲۵ سا ۱۵ سا می باب مکت درولایت -

آسان،سات زمین اور مافوق عرش اسطرح دیکھائے جس طرح حضرت ابراهیم اللیلا کودیکھائے تھے. (1)

حضرت با قر العلوم الليلان محمد بن مسلم سے فر مایا: خداوند عالم علانے بر حضرت با قر العلوم الليلائے ہے کہ بن مسلم سے فر مایا: خداوند عالم علانے بین جس چیز کو بھی خلق کیا چرند، پرند وغیرہ یہ ہمارے نبی طبقہ کیا ہے کہ بین زیادہ مطبع اور تابع دار ہیں ...!(۲)

(۱) تفسیر البرهان وتفسیر نورالثقلین \_ بحار لا نوار کمپانی ج ۵ باب احوال ابرا ہیم خلیل \_ ج ۲ص ۱ ۴۰۰ کتاب مقام قرآن وعترت ص ۲۷ \_ ۴۷ \_ (۲) بحار الا نوار کمپانی ج ۱۱ص ۲۷ \_ ۱ ثبات الهداة ج ۴۵س ۲۷

فصل ينجم

(قدرت الم کے بارے میں)

واضح رہے کہ اسم اعظم تہتر ۱۳۷ فی جی ۔ جیسا کہ حضرت امام محمد باقر النظافیٰ اور حضرت صادق النظافیٰ نے فرمایا ہے: کہ حضرت آدم کو بچیس 25 حروف عطاء ہوئے ۔ بعض روایات میں ان کو ہوئے اور حضرت نوح کو بھی بچیس 25 حروف عطاء ہوئے ۔ بعض روایات میں ان کو بخدرہ حروف ملے ۔ حضرت ابرا ہیم النظام کے پاس آٹھ حرف شے حضرت موی علائلم کے پاس آٹھ حرف شے حضرت موی علائلم کے پاس جارح ف (سلیمان علائلم بھی ان کو باس جارح ف شے۔ آصف بن برخیا کے پاس ایک حرف (سلیمان علائلم بھی ان کو جانے تھے) تھا کہ اس کے ذریعے اس نے تخت بلقیس چشم زدن میں منگوایا تھا جانے تھے) تھا کہ اس کے ذریعے اس نے تخت بلقیس چشم زدن میں منگوایا تھا با جانے تھے۔ کہ ان سے حضرت عیسیٰ علائلم کے پاس دوحرف تھے۔ کہ ان

کے ذریعے مردول کوزندہ کر لیتے تھے اور مادر زادم بیضول کوشفاء دیتے تھے۔اورمٹی سے پرندہ بنا لیتے تھے اور وہ خدا کے تھم سے اڑنے لگ جاتا تھا۔ا نکے تمام مجزات حروف کے ذریعے تھے۔اور ہمارے نبی طبقہ آلیا تم کے پاس 72 بہتر حروف ہیں اور ایک حرف اللہ کے پاس مخزون ہے۔ جو پھھ ہمارے نبی طبقہ آلیا تم کو ملا ہے وہ سب پھھ آپ طبقہ آلیا تم کے اوصیا علائلم کے پاس ہے۔ ایو ہمارے نبی طبقہ آلیا تم کے اوصیا علائلم کے پاس ہے۔ ایو ہمارہ امام علائلم کے وارث ہیں (م

(۱) اصول کافی (باب آئمکہ کو اسم اعظم عطاء ہوا ہے) بصائر الدرجات جسم باب سا ۔ بحار الانوار میں کافی مقامات پر ہے۔ کتاب مقام قرآن وعترت ص۱۵۲،۳۵۲ متدرک سفینة البحار لفت (اصف)

# فصل ششم

پیغیراکرم طاق آلیم اور آئمہ صدی کی میں الدہ جسم انسان میں۔
دو آدمی: آپس میں نزاع کر رہے تھے انہوں نے شکل کشائی کیلئے حضرت امیر
المونین علی ابن ابیطالب العلیم کی طرف مراجعہ کیا آپ میلیم نے ان دو کے
درمیان حکم صادر فر مایا یکوم آدمی نے اعتراض کیا کہ آپ علیم نے عدل کے ساتھ
حکم نہیں کیا۔اور آپ علیم کی حکومت خدا کو پہند نہیں ہے۔ آپ علیم نے اس سے
فر مایا: (اخسایہ الکیم کی حکومت خدا کو پہند نہیں ہے۔ آپ علیم کے کی طرح
فر مایا: (اخسایہ الکیم کی حکومت خدا کو پہند نہیں ہے۔ آپ علیم کے گل طرح

دوسراواقعہ: وہ بھی اسی طرح کاواقعہ ہے اور وہ خص محکوم خوارج میں سے تھا

اس نے بھی بہی گتاخی کی کہ یاعلی النظافی آپ النظام نے انصاف نہیں کیا: آپ علیکم نے فرمایا (احساب عدو الله) اے دشن خدا تکل جاوہ اچا تک کتابن گیا۔ اس کا لباس دور جا پڑا اور وہ بھو کئے لگا ۔۔۔۔!! اور اسکی آٹھوں سے آنسوجاری تھے آپ آپ ملیکھ نے اسے پہلے والی انسانی شکل میں آپ کواس بے وقو ف کی حالت پرجم آیا آپ علیکھ نے اسے پہلے والی انسانی شکل میں تبدیل کردیا ۔۔۔۔ آپ علیکھ نے فرمایا آصف وسی سلیمان علیکھ میٹم فردن میں تخت بھیس سلیمان علیکھ کی خدمت میں حاضر کرسکتا ہے اور پیغیبراکرم فردن میں تخت بھیس سلیمان علیکھ کی خدمت میں حاضر کرسکتا ہے اور پیغیبراکرم فیل اور آپ طبیکہ کے وسی بھی سلیمان علیکھ کے وسیمان علیکھ کے وسیم

تیسرا واقعہ: ایک شوہر و بیوی اپنے اختلافات دور کرنے کیلئے مولا امیر الطفالی کی خدمت میں حاضر ہوئے ۔مردخارجی نے آپ الطفائی موجودگی میں بیوی سے خدمت میں حاضر ہوئے ۔مردخارجی نے آپ الطفائی موجودگی میں اچا تک اس کا نہایت تند لہج میں گتا خی کی آپ الطفائی نے اس محض سے کہا (اخباء) اچا تک اس کا مرکے کامرہوگیا ....!!

ماضرین میں سے ایک فرد نے آپ الکھالا کی خدمت میں عرض کیا: یا امیر المؤنین علائم ایک ایک ایک ہیں تبدیل کردیا ہے علائلہ ایک ہی تا وازاس خارجی کو کتے کی شکل میں تبدیل کردیا ہے ۔ تو آپ الکھالا معاویہ کو کیوں نہیں ہلاک کردیتے ... ؟!! تو آپ الکھالا نے فرمایا: وائے ہو تھے پر!اگر میں جا ہوں کہ معاویہ کوشام سے تمہارے سامنے پیش کردوں تو وہ اسی جگہ پر حاضر ہو جائے ۔ لیکن ہم خزائن امرار تدبر امور مخلوق ہیں نہ کہ خزاندوار سونا

و چاندی،۔ہم خدا کے علم کے تابع ہیں ہم اس کے امر واذن کے بغیر کوئی کام نہیں کرتے.....ا(۳)

ایک ون حضرت علی التی از فرمایا: میں رسول اکرم طلق آیا ما اورت علم، وارث علم، معدن اسرار بخزن ذخائر، جن احکامات پر پیغیراکرم طلق آیا می نظر نظر میں انہیں جانتا ہوں۔ جھے ہے کوئی بھی چیز پوشیدہ نہیں ہے۔ میں تمام حیوانات، جو یکھز مین پر نازل ہوتا ہے یا آسان کی طرف اوپر جا تا ہے وہ بادل جو اندھیرا کردیتے ہیں اور بارش برساتے ہیں میں ان تمام چیز وں کو جا نتا ہوں جو کوئی مجھے سوال کرے میں بارش برساتے ہیں میں ان تمام چیز وں کو جا نتا ہوں جو کوئی مجھے سوال کرے میں وکینہ کی وجہ سے کہا۔ یا علی الکی اللے این نوفل فکر میں گراہ ہو گیا اور اس نے بغض وکینہ کی وجہ سے کہا۔ یا علی الکی اللے این اور کی نہرو۔

آپ نے فرمایا جاؤجہنم...!!!

> (۲) بحارالانوارج ۱۳ مس ۲۰۳ بحارالانوار کمپانی ج۹ ص ۵۵۷ (۳) بحارالانوارج ۱۳ مس ۱۹۱۱ لخرنج والجرائح ص ۲۰۰

راوی کہتا ہے کہ ابھی حضرت کی بات ختم نہیں ہوئی تھی کہ وہ سیاہ وسفید کوا بن گیا ....!(1)

ایک شخص نے کہا: یاعلی علایته : آپ علایته نے ہمارے مردوں کول کیا ہے اور ان کی اولادکو یتیم کیا ہے۔ ..!؟

آپ علائل نے اس کی طرف دیکھ کر فرمایا: (اخساء)اے کتے نکل جاؤ ....!اچیا تک وہ کالا کتابن گیا ...!!اوراس نے بھو کنا شروع کر دیا...

وه آپ علائله کی بارگاه مین آنسو بها کرموانی مانگ ر مانقا... آپ علائله نے اس پررهم فرمایا۔اورائےدوبارہ انسانی شکل وصورت میں برل دیا...

حاضرين ميس ساكي شخص في عرض كيا: مولا آب علي النا التي طاقت وقدرت ركھتے

ہیں... اور معاویہ آپ علائلہ کی شان میں گستاخی کرتاہے...!؟

آپ علائلم نے فرمایا: ہم خدا کے مقرب بندے ہیں اور ہم اپنے خدا کے حکم کی تعمیل کرتے ہیں۔ (۲)

حضرت امام حسن علائلم نے فرمایا.....اگر میں جا ہوں تو شام کوعراق اورعراق کو شام کردوں.... مردکوعورت اورعورت کومر د بنادوں...
ایک شخص نے کہا بس میں اتنی طافت....؟!

آپ الطی ان نے اورت ہو کے مردوں کے مجمع میں آتے ہوئے شرم نہیں آئی ....!اس نے اپنے آپ علائم کو دیکھا تو وہ عورت بن چکی تھی ۔ آپ انے اس سے کہامیں نے تیری عورت کو تیرا مرد بنا دیا ہے اور تیر لے طن سے ایک خنتی کے پیدا ہوگا ...!!

راوی کہتاہے کہ جس طرح آپ النظیہ نے فرمایا اس طرح ہوا۔ اور اس شخص نے بعد میں توبدی تو آپ النظیہ اسے دوبارہ مرد بنادیا (۳)

سید ہاشم بحرانی نے مدینة المعاجز ص۲۹۴ پر روایت نقل فرمائی ہے کہ ایک نابینا بچہ کو حضرت امام سجاد القلیلائی خدمت میں لایا گیا آپ القلیلانے وست مبارک اس کی

آنگھوں پر پھیراتو وہ بینا ہوگیا۔

ایک گونگے کو آپ کی خدمت میں لا یا گیا آپ النگ نے اس سے کلام فرمایا تو گویا ہوگیا ....!

ایک آپاہی آپ النظیم کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ النظیم نے اپنا دست مبارک اس کے جسم پر پھیرا تو وہ چلنے لگ گیا...

آپ العَلَيْلا في ابوخالد كابلي كى آئكھوں بر ہاتھ پھير كرجنت دكھا دى ....

OPPERATE TOUR

(۱) بحارالانوارجديدج ۱۲۹م ۲۰۸

(٢) بحارالانوارجديدج انهص ١٩٩

(m) بحار الانوارجديدج ٣٣٤ سعم ٣٣٠ \_ اثباة العداة ج ٥ص ١٦٨

ایک روایت میں ہے کہ طبیب یونانی نے حضرت علی الطبطانی کی خدمت میں عرض کیا:
میں ایک طرف کھڑا ہوجاتا ہوں آپ علیائی مجھے اپنی طرف بلا کیں ... اور میں نہیں
آؤنگا اگر آپ علیائی نے میرے اختیار کے بغیر مجھے اپنی طرف بلا لیا تو آپ الطبطانی کی حقانیت میرے لیے ثابت ہوجائے گی ... آپ الطبطانی نے فرمایا: اگر میں نے تمہیں
اپنی طرف بلا لیا تو یہ تیرے لیے میری طرف سے مجمزہ ہوگا ... اور تیرے لیے یہ بھی واضح ہوجائے گا کہ تیرا اختیار میرے ہاتھ میں ہے لیکن دوسرے لوگ اسے سمجھ نہیں میں گے لھذا تو کوئی ایسا مجموعہ وطلب کر جو تیرے اور ان سب حاضرین کیلئے مجمزہ و رکیل ہو!

حبابه کا کہنا ہے کہ پھر وہ کنگری حضرت امام سجاد الطین کی خدمت میں پیش کی ....وہ وقت میری عمر ایک سوتیرہ ۱۳ اسال تھی وقت میری عمر ایک سوتیرہ ۱۳ اسال تھی حضرت سجاد الطین نے میری طرف اشارہ کیا۔ اور میری جوانی بلیث آئی ....!

آپ الطنظ نے فرمایا وہ پھر مجھدو میں نے پھر دیا۔ تو آپ الطنظ نے اس پرانگوشی والی محر شبت کردی آپ الطنظ کے بعد حضرت با قرالطنظ اور آپ الطنظ کے بعد حضرت جعفر صادق الطنظ اور آپ الطنظ کے بعد حضرت موی ابن جعفر الطنظ اور آپ الطنظ کے بعد حضرت رضا الطنظ کی خدمت میں حاضر ہوئی ان میں سے ہرایک امام الطنظ نے انگوشی والی محر شبت کردی اس کے نو ماہ زندہ رہنے کے بعد حبابہ کا انقال ہوگیا...!(۲)

بے نے عرض کیا ....! میں ان دونوں میں سے کسی کا بیٹا نہیں ہوں میرا باب فلاں چرواہا ہے ....! اوراس نے میری مال سے زنا کیا تھا پس آپ الطّیّلا نے حکم دیا کہ اس عورت کوسنگسار کیا جائے حضرت امام صافق الطّیّلا نے فرمایا پھروہ بچہ کھاور نہیں بولا...!!(۴)

اصبغ بن نباتہ: (۵) نے حضرت سیدالشھد اءام حسین علیکھ کی خدمت حاضرہو کرعض کیا ہے۔ میرے مولا میں آپ علیکھ سے ایک پوشدہ راز کے بارے میں سوال کرنا جا ہتا ہوں ..! مجھے یقین کامل ہے کہ آپ علیکھ صاحب اسرار ہیں (ابھی اس نے سوال ہی نہیں کیا) آپ علیکھ نے فرمایا :تم مسجد قبامیں رسول اکرم طلق آلیہ کم کا گفتگو جو آپ طلق آلیہ کم نے فرمایا :تم مسجد قبامیں رسول اکرم طلق آلیہ کم کے فرمایا : جی ماں میرے مولا میں یہی جا ہتا تھا ...! آپ علیکھ نے فرمایا عن میں ایا تھا ...! آپ علیکھ نے فرمایا

(۱) انشاء الله بعد مين مفصل آئے گا۔ (فصل اطاعت اشجار)

(۲)متدرك،سفينة البحارج الغت جرص ١٨٢

(٣) اصول كافي باب تميزيين امام حق وباطل بحار الانوار كماني ج يص ٢٢٣ جديدج ٢٥٥ ١٥٥

(۴) صفوان حضرت جعفر صادق العَلَيْ الله كَ عليل القدر اصحاب مين سے تھے۔ اور ان كے ثقہ ہونے پر اتفاق

(۵) بدروایت مناقب این شهر آشوب اور بحار الانوارین مذکور براورش خرعامل نے اثبات الهدة میں بھی نقل کیا ہے

الحقی ... جیسے ہی انہوں نے حرکت کی تواس نے اپنے آپ کو حفرت کی خدمت مسجد کوفد میں پایا اسلا!

جو کچھ ہمارے پاس ہے وہ کسی اور کے پاس نہیں ہے کیونکہ ہم مخزن اسرار خدا ہیں۔ ہم آل الگینی اللہ اور وار ثان رسول ہیں۔

پس میں نے خدا کاشکرادا کیا۔ آپ النظام نے دوبارہ تبسم فرمایا اور مجھے تھم دیا کہ سجد میں داخل ہوجاؤ....!!

جب میں مسجد میں داخل ہوتو مسجد میں محراب کے زرد یک میں نے رسول اکرم طبی اللہ ہم کے اور کی میں نے رسول اکرم طبی اللہ ہم کے درد کو یکھا انہوں نے ردا کو اپنے ارد گرداوڑ ھا ہوا تھا ....!اور حضرت امیر المونین اس کو بھی میں نے دیکھا ۔حضرت پیغیبرا کرم طبی ایکی نے اعسر کالباس پکڑا ہوا تھا فر مایا : تو نے اور تیرے اصحاب نے میرے اہلیت علیات کے ساتھ بدسلوکی کی ہے ۔ تم پر خدا کی اعنت ہو ....!اور میری بھی لعنت ہو ....!(1)

زهرى: كاكهنا بى كەعبدالملك بن مروان نے والى مديندے كها كدامام سجاد الطَّلِيَّا اللَّهِ الطَّلِيَّا الرَّا

زنجروں میں قید کر کے شام جھیجوانہوں نے اس طرح کیا، جب آپ علائلم کے روانہ ہونے کا وقت آیا تو وہ لوگ جوآب الطفی کی نگہانی پر مامور تھے میں نے ان سے اجازت لی اورآب الکی فارمت میں سلام اور وداع کے لیے حاضر ہوا۔ میں نے آب العَلَيْعِ أَو يا بندسلاسل و مُهركر مريكيا ...!! اور ميس في عرض كميا كه ميس حيابتا بول كه مين آب الطينية كي جگه قيد ہو جاؤل راور آب الطينية سكون وآرام سے رہيں آپ النی نے فرمایا اے زگری تمہارا خیال ہے کہ بیزنجیریں مجھے اذیت ویتی ہیں (نہ ! الیانہیں ہے) اگر میں جا ہوں تو یہ زنجیریں دور جاپڑیں اور یہ میرے اوپر نہ ہوں \_ زهری کہتا ہے کہ میں دیکھا کہ اچا تک آپ علاقہ کے ہاتھ اور گردن آزاد ہوگئے! آپ العَلِيٰلا نے فرمایا پیرفقط ایک یا دومنزل میرے ساتھ ہو نگے۔ زهری کہتا ہے حضرت سجاد القلیلائی روانگی کے جاردن بعدتمام سیابی مدینہ والیس آ گئے اور حضرت سجاد العَلَيْن الأو تلاش كرنا شروع كر ديا ...! المانهون آب العَلَيْن كو تلاش کرنے کی جتنی بھی کوشش کی مگروہ آپ علائلہ کونہ یا سکتے ہے۔ !!!ان میں سے ایک سیابی نے جھے سے سوال کیا کہ ہم آب النظامی برتمام رات پہرہ وار تھے اور تمام رات نہیں سوئے تھے ایک رات ہم بھی بیدار تھے لیکن ہم سید سجاد الطفیلا کونہ یایا

<sup>(</sup>۱) اصبغ حضرت امیر المونین القطیلا، حضرت حسن القیلا اور حضرت حسین القیلا کے جلیل القدر اصحاب میں سے ہیں آپ کی و ثاقت وجلالت میں اتفاق ہے۔

(جواهرالعبقریه فی اثبات ولایة النکونیه)

آپ القایلا کے ممل میں فقط یہی زنجریں پڑی تھیں ....! زہری کہتا ہے کچھ وصہ بعد جب میں شام گیا تو عبدالملک نے مجھ سے حضرت سجاد القایلا کے بارے میں دریافت کیا میں نے اسے وہ سابقہ واقعہ سنایا تو اس نے کہا اس وقت وہ میرے پاس آئے اور میری سرزنش کی اور فر مایا کہ تو مجھے کیا کہنا چاہتا ہے .....؟

تو عبدالملک کہتا ہے کہ میرے دل میں نہایت ہی خوف بیدا ہوا میں نے وض کیا کہتا ہے آپ القیلا نے فرمایا: میں نہیں چاہتا اس کے بعد آعلیا علی ایر شریف لے گئے ...! (۱)

ابو خالد کا بلی حضرت اما مجاد الطیقانی خدمت میں تھے۔ وہ اپنے مال باپ
کیلئے اداس ہو گئے تو انہوں نے حضرت سجاد الطیقان سے رخصت طلب فرمائی ....!

آپ الطیقان نے فرمایا: کل شام کے امراء میں سے ایک شخص آئے گا۔ اور اس کی بیٹی دیوانگی کے مرض میں مبتلا ہوگی .... وہ کہے گا کوئی ہے جو اس لڑکی کا علاج کرے ۔ جب تم یہ اعلان سنو تو اس لڑکی کے والد کے پاس چلے جانا۔ اور اس سے کہنا کہ میں اس کا علاج کروں گا۔ کیکن شرط یہ ہے کہ جھے دس ہزار در ہم دو ....! وہ تم سے وعدہ کرے گالیکن وعدہ وفائی نہیں کرے گا ....!! دوسرے دن شام والا قافلہ آیا۔ انہوں نے اس طرح کیا۔ ابو خالد کہتے ہیں کہ میں لڑکی کے والد کے پاس گیا اور اسے اپنی شرط سے آگاہ کیا۔ اس نے میری شرط قبول کرلی۔ میں حضرت سجاد الطیقان کی خدمت شرط سے آگاہ کیا۔ اس نے میری شرط قبول کرلی۔ میں حضرت سجاد الطیقان کی خدمت شرط سے آگاہ کیا۔ اس نے میری شرط قبول کرلی۔ میں حضرت سجاد الطیقان کی خدمت

<sup>(</sup>١) منا قب هم آشوب مجزات امام سين الني بحار الانواريين بهي ہے-

میں حاضر ہوا اور سارا ماجرہ سنایا۔ آپ النظامی نے فرمایا: مجھے معلوم ہے۔ وہ اس عہد کو وفائہیں کر ہے گا۔ تم اس لڑکی کے پاس جاؤاوراس کے بائیں کان میں جا کر کہو! اے خبیث علی این الحسین النظام کا تم ہے کہ اس لڑکی کے بدن سے نکل جاؤ۔ !! ابو خالد آیا اور امام النظامی کے حکم برعمل کیا۔ وہ لڑکی ٹھیک ہوگئی ...!!

لیکن اس لڑی کے والد نے ابو خالد کو دس ہزار درہم نہ دیئے۔وہ افسر دہ حضرت امام سجاد الطبیح کی خدمت میں بیان کیا سجاد الطبیح کی خدمت میں بیان کیا ۔ .... !!! آپ الطبیح نے فرمایا: گھبراؤ مت ۔ بید دوبارہ آئیں گے۔اور تجھ سے علاج کی درخواست کریں گے۔ اب کی بار کہنا کہ پہلے دس ہزار درہم دو پھر علاج کروں گا اور وہ حضرت سجاد علیلیم کے پاس امانت کے طور پدر کھ دو ... !انہوں نے ایسے ہی کیا۔

ابوخالدامام الطّی کے حکم ہے آئے اور اس کے بائیں کان میں امام کا حکم سے آئے اور اس کے بائیں کان میں امام کا حکم سنایا۔اور اس کہا اگر اس کے بدن میں تو دوبارہ آیا تو تجھے آگ میں جلاؤں گا۔ پس وہ لڑی ٹھیک ہوگئ ...!ابوخالد نے دس ہزار درہم لئے اور امام کی اجازت سے کابل کی راہ لی۔..(۱)

زهری کا کہناہے ایک آدمی امام سجاد القلیمائی خدمت میں حاضر ہوااوراس نے عرض کیا ۔ میرے مولا میں دنیا میں چارسو کا مقروض ہوں۔ اور قرض ادا کرنے کی طاقت بھی نہیں رکھتا ہوں ۔ آپ القلیمائی بہت روئے ۔۔۔!!ایک شخص نے عرض کیا اے فرزند

رسول طلع الله المستورية من المستورية المستورية

آپ الطال نے فرمایا: اپنے مومن بھائی کومصیبت میں دیکھ کررور ہا ہوں ....!لوگوں نے عرض کیا: کون سی مصیبت ؟ آپ علائلم نے فرمایا: براور دینی کومشکل میں دیکھنا اور اس کی حاجت روائی پر (مصلیاً) قادر نہ ہونا ۔ لوگ اپنے گھروں کو چلے گئے۔ وہ ختاج آ دمی آپ علائلم کی خدمت میں آیا اور عرض کی ...! مولا ایک شخص نے میری سرزش کی ہے۔ اور اس نے کہا ہے کہ تہمارے امام علائلم وعوئی کرتے ہیں کہ زمین وآسان کی ہر چیز ہماری مطبع ہے۔ اور وہ یہ کہتے ہیں ہم جو کچھ خدا سے چاہیں۔ خدا ہمیں عطاء کرتا ہے لیکن انہوں نے مورد میں اظہار عجز کیا۔ تو اس شخص نے کہا۔ انکی مداہمیں عطاء کرتا ہے لیکن انہوں نے مورد میں اظہار عجز کیا۔ تو اس شخص نے کہا۔ انکی مداہمیں عطاء کرتا ہے لیمیں مشکل سے ہمیں زیادہ تکلیف دہ ہے۔

آپ الگیلانے فرمایا: اب خدا و درعالم خلانے اجازت دے دی ہے کہ تہماری مشکل کشائی کی جائے ۔ یہ دوروٹیاں اپ ساتھ لے جاؤ کہ خدانے تیری مشکل کشائی اسی میں قرار دی ہے۔ اس شخص نے وہ اٹھا میں اور بازار میں آکرائیک روٹی کے بدلے مجھلی خریدی اور دوسری روٹی کے بدلے نمک خریدا۔ گھر آکرائی نے مجھلی کا شکم چاک کیا تو اس کے شکم سے دوگراں قدر موتی نکلے۔ انہیں دیکھ کروہ بہت خوش ہوا۔ ابا یا تک دق الباب ہواوہ دروازے پر آیا تو اس نے مجھلی فروش اور

<sup>(</sup>١) منا قب هم آشوب مجزات امام سجاد - مدينة المعاجز ص ٩٠٠١ -

<sup>(</sup>٢) من قب شهر آشوب جهص ١٨٥ خرائج، مدينة المعاجز اور بحار الانواريس بهي مذكور ب

نمک فروش کودروازے پردیکھا... توانہوں نے کہایدوٹیاں بھی اپنے پاس رکھ لواور وہ مجھلی اور نمک بھی۔ ہم نہیں کھانے کی بڑی کوشش کی ہے۔ لیکن ہم انہیں کھا نہیں سکے .... اوہ روانہ ہو گئے اوراس کے بعد آپ الکھا نے اپنا نوکر بھیجا کہ امام الکھا فرمارہ ہیں کہ تمہارا کام تو ہوگیا ہے اب ہماری روٹیاں واپس کردو...! یہ ہماری مخصوص خوراک ہے ہماے علاواہ اسے کوئی نہیں کھا سکتا۔ نوکروہ روٹیاں آپ میلیس کی خدمت میں لے آیا۔ (۱)

رفید: ایک غلام تھامشہور ہے اس کا مالک علی بن صیر ہ شامی اس پر غضب نا ک ہوا اور اس کے تل کا تھم صاور کردیاوہ بھاگ کرا مام صادق الطابی کی خدمت میں آیا اور پناہ طلب کی آپ الطابی نے فرمایا تم اپنے مالک کے پاس جا واسے میر اسلام دینا اور کہنا (انسی اجو تک علیک مولاک دفیدالہ) میں نے تیرے غلام رفید کو پناہ دے دی ہے تم اسے اذیت نہ دینا رفید نے عرض کیا: مولا وہ ناصبی ہے اہل شام میں سے ہے اور وہ آپ اللے اگر فرمایا ڈرومت اس اس کے اور وہ آپ پیغام دو ۔۔۔! آپ الطابی نے فرمایا ڈرومت اس اس کے رفید سے کہا: کہاں جا رہ وہ شمن ہے اس بیاس جا کر یہی پیغام دو ۔۔۔! وہ خض واپس پلٹا تو دوران سفر اسے ایک اعرائی ملا ۔۔۔ اس نے رفید سے کہا: کہاں جا رہ ہو ۔۔۔؟!

اس نے کہا ۔۔۔! عراق جارہا ہوں ... اعرانی نے کہا۔ میں تیراچہرہ مقتول والا دیکھ رہا ہوں ... تیرے ہاتھ بھی مقتول کے ہاتھ ہیں ... تیرے بیر بھی مقتول کے پیر ہیں تیراسینہ بھی مقتول کا سینہ ہے ...

143 ( (جواهر العبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) اس نے رفید سے کہااین زبان دیکھاؤ ... جب رفید نے اپنی زبان دیکھائی تو .... اس عربی نے کہا تیری زبان پرایک انسا پیغام ہے اگر تووہ پیغام کا نئات عالم کے بہاڑوں کودے ... تووہ تیری اطاعت کرنے لگ جائیں ...!! رفید کا کہنا ہے کہ جب میں اپنے مالک کے پاس پہنچا تواس نے میرے شانے بندھوا دیے...اورمیر قبل کا حکم صادر کردیا ... ! تومیں نے کہا کہ میں اینے اختیار سے آپ كياس آيا ہوں اور ميں تمہارے ليے ايك پيغام لايا ہوں .... وہ سننے كے بعد مجهل كرنا الورجاضرين سے كہيك وه سب باہر چلے جائيں... تاكه ميں آپ كو يغام دون. سب لوك المرحل كئي ... تنهائي مين اس في حضرت امام صادق الطليلة كا پيغام ديا ..!! پيغام مل اتنى تا فيرتهى كهاس في مير عشانه كھولنے كے بعد مجھ سے کہا۔ تو میراشانہ ہاندھ ورنہ مجھے اطمینان ہیں آئے گا۔۔!! تو میں نے کہا میں یکس طرح انجام دوں ... ؟! اس فے کہا .! تجھے خدا کی قتم میرے اطمینان قلب كيلئے ميرے شانے باندھ... ايس ميں نے اس كى اطاعت كى اوراس نے مجھے اینی انگوشی دی ... ادر مجھ سے کہامیر ہے اختیارات ابتمہار نے پاس ہیں ... جو پچھ انجام دیناچا ہو حکم کرو... اِنتمیل ہوگی۔(۲)

ایک عورت کوحضرت موسیٰ ابن جعفظی خدمت میں لایا گیا۔ کہاس کا چیرہ تیجیلی طرف پھر چیالی طرف پھر چیالی طرف پھر چیا تھا۔ آپ النظافی نے اپناوا کیس ہاتھ اس کی پیشانی پر رکھااور با کیس ہاتھ سے اس کے چیرے کو پھیراتو وہ سیدھا ہوگیا ...!(۱)

احمد بن اسحاق مقى حضرت امام حس عسكرى الفيلا كوكيل نقل كرت بين كه مين آپ العلیلا کی خدمت میں حاضر موااور میں نے عرض کیا: کہ میں ایک بات سے بہت افسردہ ہوں میں آپ اللی سے یوچھنا باہتا تھا لیکن موقع نہیں ملا ....!آپ اللي في فرمايا كيا بات ہے ...!! ميں نے عرض كيا: آپ العليكا كاجداد سايك مديث فن بوئى بكانبياء ومسلين العليك سيد صوت ہیں... اور علماء ومومنین دائیں طرف ایکروٹ،...! منافقین بائیس کروٹ اور شیاطین الٹے سوتے ہیں۔آب العلیان نے فرمایا جدیث سیجے ہے ...!!میں نے عرض کیا میں دائیں کروٹ نہیں سوسکتا آپ الطبیع نے فرمایا میرے قریب آؤاور اپنا ہاتھ اپنے لباس کے نیچ قرار دو ... راوی کہتا ہے میں نے اپناہاتھ اپنے لباس کے ینچے رکھا۔اور آپ النکھلانے بھی اپنا دست مبارک اپنے ہاتھ کے لیچے رکھا۔آپ الطَّكِيِّ نے اپنا دائيں ہاتھ سے ميرے بائيں پہلويداور آپنا بائيں ہاتھ ميرے دائيں پہلوپر تین مرتبہ پھیرااس کے بعد میں نے دائیں کروٹ سونا شروع کر دیا اور میں ما ئىس كروپ سوہى نہيں سكتا تھا (۲)

الوسلمه: كاكہنا ہے كه ميں ساعت كى بيارى ميں مبتلا تھا۔ اور مجھے كى كى آواز سنائى

q

(جواهرالعبنريه في اثبات ولاية التكونية) .....

نہیں دیتی تھی ...! حضرت امام محمد تقی الطبیخ نے اپنا دست مبارک میرے سراور کان پر پھرااور فر مایا: سن اور یا در کھ ..! ابوسلمہ کہتا ہے کہ خدا کی شم اس کے بعد میں نہایت ہی آہتہ آواز بھی سن لیتا تھا۔ (۳)

(۱) بحار الانوار كميانى ج ١١ص ٢٨٢ وج ٢٨٩ ص ٣٩ صاحب بحار نے تفسير عياشى سے روايت قال كى ہے۔

(٢) بحار الانوار كمياني ج١٢ص ١٣٠\_

(٣) مدينة المعاجز،منا قب تھر آشوب

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

بفتم

حیوانات اور حیوانات کی تصاویر که جنهول نے پیغمبر اکرم طبی آیا ہم اور آئمہ صدی جنہا کی اطاعت کی۔ اطاعت کی۔

سیموارد بہت زیادہ ہیں....ایک اعرابی والا واقعہ ہے کہ وہ سوسار پکڑ کر آپ
تُولِیّا ہِمُ کی خدمت میں لایا....اس نے کہا کہا گرآ پ طبی یکی اللہ کے رسول
سو اللہ میں تو یہ سوسار آپ طبی یکی ہی گرا ہی دے ....! تو آپ طبی یکی اللہ کے سوسار سے
فرمایا: میں کون ہوں ....؟!! سوسار نے جواب دیا ... آپ طبی یکی ہوگر بن عبداللہ
فرمایا: میں کون ہوں ....؟!! سوسار نے جواب دیا ... آپ طبی یکی ہوگر بن عبداللہ
فرمایا: میں کون ہوں ....؟! سوسار نے جواب دیا ... آپ طبی یکی ہوگر ہیں۔ اور آپ

(جواهرالعبقريه في 'ثبات وا\ية النكونيّه > .....

متوکل عباسی نے نہایت ہی خوبصورت کی تغییر کروایا اوراس میں چاروں طرف سورج کی روشی پڑتی تھی اوراس کے اردگر دبہت زیادہ پرندے رکھے گئے جب بھی وہ اپنے کل میں بیشنا تھا تو وہ پرندے چیخاشروع کردیتے تھے ... احتی کہ سی بات کوسننا بھی مشکل ہوجا تا تھا .. الکین جب حضرت امام علی نقی الطابع تشریف لاتے تو وہ پرندے خود بخو د خاموثی کا پرندے خود بخو د خاموثی کا پرندے خود بخو د خاموثی کا عالم ہوتا۔ متوکل کے پاس کچھ کبد (ایک پرندہ ) تھے جب حضرت علی نقی عالم اللہ تو تو وہ سکون سے رہے لیکن جب آپ الطابع شریف لے جاتے تو وہ تشریف لاتے تو وہ سکون سے رہے لیکن جب آپ عالم الشریف لے جاتے تو وہ تشریف لے جاتے تو وہ تشریف لائن میں لڑنا شروع کردیتے ....!(۲)

یغیبرا کرم طلق آلیم اور آئمه هدی علیته کی اطاعت حیوانات نے کی ہے اس میں بیٹار روایات ہیں ... بیٹار روایات ہیں ... بیٹار روایات ہیں ... بیٹار روایات ہیں ... بیٹار ان حضرات کے سامنے عاجزی طاہر کرتے تھے ... !!

بيحيوا نات خداكي وحدانيت ،رسول كي رسالت ،اورآئمه السَّخْ كَ والايت وخلافت ،كي

(۱) بحارالانوارجديدج ماص ۱۰،۳۱۸ ۱۰،۳۱۵ ۲۰۰۰ \_ بعدراا نوار مپانی ج۱ س ۲۹۴،۲۹۲ (۲) بحارالانوار\_الجرائج والجرائح منتصی الآمال \_

Contact : jabir.abbas@yahoo.com

## (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية) .....

گوابی دیتے تھے..!!!(۱)

سيدائن طاؤس: فقاسم بن علد، صافی حضرت امام علی نقی علائی کورس روايت نقل کی به که مين فرات علائی سيائی که حضرت امام رضاعليائه کی زيارت کيلئے جانا چاہتا ہوں۔ آپ النظام نے فرمایا: الگوشی که جس کا تکييز مين رويو خريدو...! اور اس کے ایک طرف (ماشاء الله لا حول و لا قوق الا بياليله استغفر الله ) اور اس کی دوسری طرف (محمد و علی ) تصوا و تو ہر مصيبت سے محفوظ رہو گے ...!

خادم كهتا ہے: ميں نے وہ الكوشى بنوائى اور آپ سے وداع كيا۔ ميں چلا تو آپ الكين كيا۔ ميں چلا تو آپ الكين كيا۔ آپ الكين نے فرمايا فيروزه كى الكين كي بنواؤ ...!! كموس اور ني الا يور كے درميان الكي شير ظاہر ہوگا ....!!! وہ تيراراستدرو كے گااس كوده الكوشى دكھا دينا اور كهنا مير مولان نے فرمايا ہے كہ: راستہ سے دور ہوجاؤ ...!فيروزه كى ايك طرف الله الملك اور دوسرى طرف المملك

(۱) بحار الانوار كمپاني ج۲ص ۴۹ باب اعجاز پينمبر درجيوانات بحار الانوار جديد ۱۵ ص ۳۹۰ ( ۲۷ ) روايات بين بحار الانوار كمپانى ج٩ص ٢٨ ٩ باب مجرّات امير المونين درجيوانات، بحار الانوارج ٢٦ص ٢٣٠ مؤلف نے ان كومتدرك، سفينه ميں سفقي كيا ہے۔ (حبوامرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) مسسسسسس . (149)

الله الواحد القهار كهواؤجيها كمامير المونين عليته كانگوهى كانقش (الله السلك) تها ..... إجب آب عليته ك پاس خلافت ظاهر آئى تو آب عليته السلك) تها ..... إجب آب عليته ك پاس خلافت ظاهر آئى تو آب عليته السلك الله الواحد القهار كهوايا - بيدرندول سامان م اورغلب وظفر كا باعث ب-

خادم کہتا ہے: میں نے آپ علائلم کے علم پر عمل کیا اور شیرواپس چلا گیا جب میں آپ ، کی خدمت میں واپس پہنچا تو میں نے ساراوا قعہ آب علائلہ کی خدمت میں بیان کردیا آب الطلی فرمایا ایک بات رہتی ہے . . ! اگر جاہو تو میں بناؤں...؟!!! آپ الليكا فرمايا: تو أيك رات تو ميرے جد المجد كي قبر كے كنار بسويا موا تهاكه جنات كاليك كروه وارد موا .... انهول في ميل زيارت کی ..... پھرانہوں نے تیری انگوشی کا گلینہ اور نقش دیکھا۔ تو انہوں نے وہ انگوشی تیرے ہاتھ سے اتار لی ... انہوں نے اسے ایک برتن میں دھویا ... اور دھونے کے بعدان كيساته ايك مريض تها اسے وہ الكوشى والا ياني يلايان كامريض تھيك بوگيا ...! اورنہوں نے وہ انگوشی تیرے ہاتھ میں بہنادی اس کی نشانی پیسے گرتونے انگوشی اسينے دائيں ہاتھ ميں پہني ہوئي تھي ليكن انہوں تيرے بائيں ہاتھ ميں يہنا دي تو نے تعجب تو بہت کیا...!لیکن اس کا سبب مجھے معلوم نہ ہوسکا۔اور تو نے اپنے سرکے یاں ایک یاقوت یایاجو ابھی بھی تیرے یاس ہے ...!ایدای ۸۰ انٹرفیول کے بدلے بی دو .. بیجنوں کا تحفہ ہے جو وہ تیرے لیے لائے منے خادم نے کہا: میں نے

## (جواهرالعبفرية في البات ولاية التكونيّة) .....

پازار میں جا کروہ ای ۸۰ اشر فیوں میں فروخت کیا۔

علی بن یقطین: ہارون الرشید کے وزیر نے روایت نقل کی ہے کہ ہارون نے ایک جادو گرکو بلایا .. اور اس سے کہا کہ ایک ایسے عمل کوانجام دو جو حضرت موسیٰ ابن جعفر النظیمی کی توجین کا باعث بنے تاکہ آپ علائلم کی عزت ومقام میں کی آئے اور لوگ آپ النظیم نے بعد الوگ آپ النظیم نے سے دور ہوجا کیں ...! جادو گرنے کمل پڑھا اور جب آپ علائلم نے دور اپنادست مبارک وٹی کی طرف بڑھایا تو اس روٹی نے پرواز کیا اور آپ علائلم سے دور ہوگئی ۔ ہارون اور اس کے ساتھی بید کھی کر بہت خوش ہوگئے ...!!! آپ النظیمی نے سر اقدس بلند کیا توسامنے شیر کی تصویر تھی اور وہ تصویر پردہ کے اوپر بنی ہوئی تھی ۔ صاحب ولایت کا فریان ملا اس تصویر کو کہ اس شیر اس شمن خدا کونگل جا ....!وہ تصویر بہت خوف کے دارے شی کھا گئے ...

اجب وہ ہوش میں آئے تو ہارون نے آپ الطبیح کی خدمت میں عرض کیا داس شیر سے فر مایئے کہ وہ اس شخص کو واپس کر دے ...!! آپ الطبیح نے فر مایا: اگر عصائے موسی الطبیح نے جادوگروں کی رسیاں واپس کی ہوتیں تو بیاس نابکارکو واپس کر دیتا (یعنی وہ بھی حقیقت تھی اور یہ بھی حقیقت ہے) (۱)

حدیث شریفہ: کہ حضرت امام رضا الطی نے خداسے بارش کی درخواست کی ۔ ۔ بادوباران ظاہر شد ۔ لوگوں نے چاہا کہ صحرا سے گھروں کو جائیں۔آپ الطی ا 151 (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونية)

فرمایا: ابھی گھروں کونہ جاؤیہ بادل تمہارے لیے ہیں ہے ..... آب الطفائل نے فرمایا ابھی گھروں کونہ جاؤیہ بادل بھی تنہارے لیے ہیں ہے .... حتی کردس بادل ظاہر ہوئے اور چلے گئے گیارواں بادل آیا کہ آپ السکانے فرمایا سے بادل تہارے ليے خدانے بھيجا ہے ... اورتم لوگ الله كاشكراداكرو-اورائے اسے گھرول كوواپس علے جاؤ....! جب تک سارے لوگ گھروں کو چلے نہ گئے تو یہ بادل نہیں برسے گا ... !! وہ لوگ گھر وں کو پہنچ چکے تو ابر رحمت نے بارش شروع کر دی اور سارے لوگ

خوشحال ہو گئے ک

آپ اللیکی وجہ سے خراسان میں بہت زیادہ برکتیں نازل ہوئیں شعراء کرام نے آپ الکھ کی مدح سرائی میں قصائد لکھے۔ حاسدین میں سے ایک سخص حمید بن مہران نے مامون کے سامنے کفرآ میز

باتیں کیں۔ یہاں تک کہاس نے مامون سے کہا کہ تونے بہت بڑی غلطی کی ہے... كه خلافت اينے خاندان سے تكال كركسي اور كودي عجم امون نے كہا وہ

(حضرت امام رضا الطيلية) لوكول كواني طرف بلاتے تھائى كيے ميں نے ان كواپنا ولی عہد بنایا ہے تا کہ وہ لوگوں کو ہماری طرف دعوت دیں تا کہ جوان کے بیرو کار ہیں انہیں پیتہ چلے کہان کا دعویٰ ٹھیک نہیں تھا... مجھے اس بات کا بھی ڈرتھا کہ اگر میں ان

<sup>(</sup>١) شيخ صدوق ني عيون اخبار رضاباب ٨ مين فل كياب مناقب شير آشوب بحار الانوا مياني ج ااص٢٣٢ وجهماس اسم

(جواه العبقرية في اثبات ولاية النكونيّة) ......

کواپناولی عہدنہ بناتا تو ملک میں بہت بڑا فتنہ کھڑا ہوجاتا....اب میں آپ الطیفائو ان کے حال پرنہیں چھوڑوں گا بلکہ ان کولوگوں کی نظروں میں گھٹانے کے لیے اپنی یوری یوری کوشش کروں گا...

حمید بن مہران نے کہا "بدگام میرے سپرد کرون ... الاس نے کہا اگر تمہران خوف نہ ہوتو میں انہیں لوگوں کی نظروں سے گرادوں ... تو مامون نے کہا میر کا نظر میں بیس سے بہتر ہے کہاں نے کہا زعماء ملت ،ارباب دانش اور معززین قوم کو بلایا جائے ... اوران کے سامنے آپ الطبق کی شان میں گستاخی کروں ... مامون نے بہت بڑی محفل کا انتظام کیا .. اور بزرگان سلطنت کو بلایا حضرت امام رضا الطبق کو بلایا حمید بلید نے جمت اللہ الکبری امام رضا الطبق کی طرف متوجہ ہوکر کہا کہ کہ بر بھایا ۔حمید بلید نے جمت اللہ الکبری امام رضا الطبق کی طرف متوجہ ہوکر کہا کہ لوگ آب الطبق کی مدح سرائی میں نجاوز کرتے ہیں ....

بارش جو بھی آتی ہے اور بھی نہیں آتی ہے۔ لوگوں کا بیر خیال ہے کہ آپ الطبیح کی دعا سے بارش ہوتی ہے اور وہ اسے آپ الطبیح کا معجزہ بھے ہیں۔ آپ الطبیح کے لیے سزاوار ہے کہ آپ الطبیح الیے لوگوں گومنع کریں آپ الطبیح نے فرمایا: میں بندگان خدا کو جومیری نسبت سے نعمت خدا اور لطف خدا کو نقل کرتے ہیں ہرگرمنع نہیں کروں گا.. اور میراقصد فخر ومباہات بھی نہیں ہے۔

ال خبیث نے کہا اگر آپ کے کہدرہ ہیں توبیہ جوشیری تصویر ہے اسے تھم دیجے یہ مجھ پر مسلط ہوجائے .. یہ آپ الطفیلا کے لیے مجزہ ہے نہ وہ بارش جوسب کی دعاسے برتی ہے۔ اور آپ الطفیلا کی دعا دوسرے لو ًوں کی دعاسے زیادہ موکر نہیں (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

ہے....

اچا تک اللہ کے غضب کو خضب آیا ....... آپ النظیمان نے شیر کی دونوں تصویر ال کو آواز دی ... (دو نہ کے ماالفاجر )اس فاجر کو پکڑلواوراس کا نام ونشان تک مٹادو۔ اچا تک تصویروں پرسے دوشیروں نے چھلانگ لگائی ...... اور حمید بلید پر جھپٹ پڑے۔ اسے چیر پھاڑ کر کھا گئے۔ حتیٰ کہ اس کا خون بھی چاٹ گئے .... اس کا قصہ تمام کرنے کے بعد ... وہ دونوں شرفسیح زبان میں غرائے .. اور انہوں نے آپ النظیمان کی خدمت میں التجاکی اگر آپ النظیمان اجازت دیں تو امون کو اس کے دوست کے ساتھ کی کردیں ... جب مامون نے ان دوشیروں سے بیات می تو وہ ہوتی ہوگیا۔



(جوادرالعبقر ءفي ثبات ولاية التكونيّه) سيسسسسس

الطفی جایں تا میں امر خلافت سے دست بردار ہو جاؤں (اور آپ علائم حکومت جلائیں)۔

آپ النظائلانے فرمایا: اگر میں جاہتا تو تم سے درخواست نہ کرتا یعنی (امر خلافت میں میں تمہارافتاج نہیں ہوں) جیسا کہ خداوند عالم نے دوشیروں کو میرامطیع بنایا ہے اسی طرح تمام مخلوقات ہمارے اختیار میں ہے لیکن بے وقوف انسان نے اپنا ہی نقصان کیا ہے۔ (خدا جاہتا ہے کہ لوگ اپنے اختیار سے کام کریں اور ان کے اختیار سلب نہ کیے جا تیں) تقدیرات الیما جاری ہوں گی اور خدا وند متعال نے مجھ اختیار سلب نہ کے جا تیں) تقدیرات الیما جاری ہوں گی اور خدا وند متعال نے مجھ سے فرمایا ہے کہ میں آپ کے تعنی کام پر اعتراض نہ کروں جیسا کہ حضرت یوسف علائلم کو یہ تم دیا گیا تھا کہ وہ عزیز مصر کے اختیار میں رہیں (۱)

زراف متوکل عباسی کا دوست نقل کرتا ہے کہ متوکل کے پاس ایک ہندی شعبرہ باز
تھا وہ اپنے فن میں بے مثال تھا متوکل عباسی نے اس سے کہا تو کوئی ایساعمل انجام
دے جوحضرت علی نقی علائل کی تو بین کا باعث ہوتو تھے ہزار دینار دول گا۔ اس نے کہا
تم چھوٹی ونرم و نازک روٹیاں پکوا و اور دستر خوان پر حضرت علی نقی علائل کو دعوت دو۔
انہوں نے شعبدہ بازی فر مائش کے مطابق روٹیاں پکوائیں اور اس کے بعد حضر علائل کو انہوں نے کہا کھانے کی دعوت دی۔ و بال پر ایک تکیہ تھا جس پر شیری تصویر بنی ہوئی تھی۔ جب

<sup>(</sup>١) عيون اخبار رساء . جارا انوا مياني جماص ٥٨، جوم ص ١٨١

## (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ......

طعام آیا تو آپ علائل سے تناول فرمانے کی فرمائش کی گئے۔ آپ علیہ نے روثی کی طرف ہاتھ بڑھایا تو وہ اُڑ کر دور چلی گئی۔ متوکل کے سارے حواری قعقب لگانے لگے۔ حضرت امام علی نقی علائل نے شیر کی تصویر پر ہاتھ پھیر کر فرمایا: وشمن خدا کو پکڑ لے اچانک وہ تصویر شیر بن گیا۔ اور وہ آن واحد میں شعبدہ باز کونگل گیا۔ باقی سب لوگ مبہوت ہوگئے۔ آپ علائلہ اپنے دولت سراکوجانے کے لیے روانہ ہوئے تو متوکل نے آپ علائلہ سے التجاکی کہ اس شعبدہ باز کووا پس کر دیں۔

آپ علائل نے فرمایا خدا کی قسم ابتم اسے دیکھ نہیں سکو گے۔ آپ علائل نے فرمایا تھے شرم نہیں آتی وشمنانِ خدا کو اولیا خدا پر مسلط کرنا جا ہتا ہے۔ اس کے بعد آپ علائل باہر تشریف لائے (۱)

ایک ایسام مجرزہ امام چہارم علائلہ ہے بھی صادر ہوا ہے یہ مجرزہ آئمہ هدی علائلہ کے اختیارات پر دلیل قاطع اور بر ہان واضح ہے۔ بیرمردے زندہ کرنے سے بھی برام مجرزہ ہے

 (جوادرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

فعل بشغ

## مردول كازنده بونا

واضح رہے کہ قرآن مجید میں ہے کہ حضرت عیسی علائم مردوں کوزندہ کیا کرتے تھے کین اذن خدا سے ۔ جیسا کہ سورۃ آل عمران کی آئیت نمبر ہم ہے۔ بنی اسرائیل کارسول ان سے یہ کہا کہ میں اپنے پر دوردگار کی طرف سے نشانی لے کرآیا ہوں کہ گندھی ہوئی مٹی سے ایک پرندہ کی صورت بناؤں گا پھراس پر پچھدم کروں گا۔ وہ تھم خدا سے پرندہ بن جائے گا اور میں خدا بی کے تھم سے مادرز ادا ندھوں اور کوڑھی کے مریضوں کو ٹھیک کرتا ہوں اور مردے زندہ کرتا ہوں ۔ جو پچھتم کھاتے ہویا چھپاتے ہو میں سب جانت ہوں ۔ الخ

سورہ ما کدہ آیت نمبر ۱۰ خداوند عالم حضرت عیسلی علائلم سے قیامت کے دن

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

فرمائے گا جب تومٹی سے پرندہ بناتا تھا، جب تواس پر پچھدم کرتا تھا تو وہ میرے تھم سے پرندہ بن جاتا تھا اور تو اندھوں اور کوڑھی کومیرے تھم سے شفادیتا تھا اور میرے ہی تھم سے مردے زندہ کیا کرتا تھا .....!

روایات میں ہے حضرت عیسی علائق کے لیے پیسب کچھاس کیے تھا کہان کے پاس اسم اعظم کے دو حرف تھے جو کہ خدانے انہیں تعلیم عطا کیے تھے۔ بیددو حرف اوران کے ساتھ سترحرف ہمارے پینمبرا کرم ملتی کیا تم وآئمہ هدی علائلا کے پاس موجود ہیں۔ پس وہ مردہ انسان یا حیوان کوزندہ کر سکتے ہیں لیکن اذن خدا سے ۔ پس جب خدا اذن دیتا ہے تو در حقیقت بغیر ماامام زندہ کرتا ہے۔خدانے حضرت عیسی علائلہ سے ینہیں فرمایا میں آپ علائل کے ہاتھ برمردہ زندہ کرتا ہوں بلکہ فرمایا تو زندہ کرتا ہے میرے اذن سے پس در حقیقت پیغمبر علیک وامام علائلا ہی زندہ کرتا ہے۔ خالق این قدرت کاملہ سے مردہ زندہ کتاہے اور مخلوق اللہ کے حکم سے مردہ کوزندہ کرتی ہے۔ قبض روح بھی اسی طرح ہے بیسب لطف وکرم الها ہے۔ جو کھی ہم نے بیان کیا ہے وہ ان آیات کے منافی نہیں ہے۔ ارشاد ہے کہ ہم نے آتش نمر ودکوابراہیم کے لیے گلزار کیا۔اور ہم نے پہاڑوں کوداؤد کے لیے سخر کیا۔ اوران کے لیےاو ہے کو بھی موم کیا۔ بیتمام گذشتہ قصے ہیں اور بیہ مارے نبی طالتہ ہے ہے ہیلے کے انبیاء کا ذکر ہے اور ہمار اموضوع بحث نہیں ہے۔ ہاری بحث ہارے پینمبرا کرم طبق کیا ہم کی طاقت وتوانائی میں ہے اورآ پ

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونية) ......

ملی آلیا کے بارہ اوصیاء علائلی میں کہے خدائی نے ان حضرات کوعطافر مایا ہے۔خدا نے ان حضرات کوعطافر مایا ہے۔خدا نے ان حضرات کو قدرت سے نواز ا ہے تو بیہ حضرات کبھی کبھار اللہ کے حکم سے اس قدرت کا اظہار کرتے ہیں۔ اور دنیا میں خارق العادت افعال انجام دیتے ہیں۔ بیہ خدا کے خالص بندے ہیں خدا کے حکم کے بغیر کوئی بھی حکم انجام نہیں دیتے ۔۔۔۔!!

مدا کے خالص بندے ہیں خدا کے حکم کے بغیر کوئی بھی حکم انجام نہیں دیے ۔۔۔!!

روایت احتجاج سے کواضی موجائے گاانشاء اللہ۔

ابو حمزه ثمالی نے جغرت سید سجاد علائلہ سے دریافت کیا: کیا آئمہ حدیثاً مردہ زندہ کر سکتے ہیں ....؟!!

> اور ما درزا داندهوں اور کوڑھی کوشفاد ہے سکتے ہیں.....؟! یانی کے اویر چل سکتے ہیں....؟!

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

اورخاص صحابہ نے تناول فر مایااس کے بعد آپ ملتی آیکتم نے اس دنبہ کوزندہ کیا۔

تقد جلیل صفار نے بصائر الدرجات (باب ۲۳) ابوبصیر سے روایت قل کی گئ ہے۔ میں حضرت امام محمد با قرطالیت اور حضرت صادق علائیل کی خدمت میں حاضر ہوا۔

میں نے عرض کیا: آپ علائیم پنجیبرا کرم ملتی آیکتم کے وارث ہیں؟ فر مایا جی میں ابوبصیر نے عرض کیا: آپ علائیم کے مارث اوران کے تمام کمالات کے مال ابوبصیر نے عرض کیا: آپ علائیم حضرات مردہ زندہ مالک ہیں فر مایا: جی ہاں! پس ابوبصیر نے عرض کیا: آپ علائیم حضرات مردہ زندہ کر سکتے ہیں؟ اور مادرز ادا ندھوں کو شفا دے سکتے ہیں؟ فر مایا: جی ہاں! اللہ کے حکم سے ۔ پس ان حضرات سے ایک نے فر مایا: ہمار نے قریب آؤ ۔ ابوبصیر کہتا ہے میں قریب آئو اس جیس ان حضرات سے ایک نے فر مایا: ہمار نے قریب آئو ۔ ابوبصیر کہتا ہے میں طرح ہوگیا۔

علی بن حکم کہتا ہے۔ کہ بیرحدیث میں فے ابن ابی عمیر سے قال کی ہے۔ انہوں نے فرمایا میں گواہی دیتا ہوں کہ بیرحدیث روز روشن کی طرح عیاں ہے۔اور اس میں کس قتم کے شک وشبہ کی گنجائش نہیں ہے۔

اس حدیث کوشخ طبرسی نے اعلام الورائی، مناقب شبرآ شوب اور راوندی نے الخرائح میں ابوبصیر سے قتل کیا ہے۔ شخ کشی نے رجال میں سند دیگر کے ساتھ علی بن الخرائح میں ابوبصیر سے قتل کیا ہے۔ شخ کشی نے ایک دنبہ کومسموم کیا اور اس کے بعد الحکم سے روایت کی ہے۔ ایک مرتبہ منافقین نے ایک دنبہ کومسموم کیا اور اس کے بعد محون کر حضرت البید المومنین علائم اور اسحاب کی خدمت

میں پیش کیا۔ آپ ن طبی آلیم سے حضرت علی علائم اور دیگر اصحاب نے تناول فرمایا لیکن اس زہر نے کوئی اثر بھی نہیں کیا۔ آپ طبی آلیم نے فرمایا میں اور علی علائم ایک ہی نور بین ۔ خدا وند عالم نے اہل آسان و زمین کو ہماری معرفت کرائی اور ان سے ہمارے بارے میں عہدو پیان لیا کہ ان کے دوستوں سے محبت کرواوران کے دشمنوں سے نفرت۔

اس حدیث کے آخریں ہے کہ اصحاب کی فرمائش پرآپ نے اس دنبہ (مادہ) کو زندہ
کیا اور اس نے دودھ دیا۔ سب اصحاب نے اس کا دودھ پیا۔ دوبارہ وہ مرگیا۔ (۱)
حضرت رسول اکرم نے منافقین کے چھآ دمی اور حضرت امیر الموثین
انے چارآ دمیول کواللہ کے تکم سے زندہ کیا۔ (۱)

بعض اوقات پینمبرا کرم طلی اورامام علیاته امرده زنده کرتے وقت دعا پڑھتے یا نماز پڑھتے اوراس کے بعددعا کرتے۔

بعض اوقات اپنے قدم مبارک سے مردہ کوٹھوکر مارتے اور فرماتے کہ خداوند عالم کے نزدیک بنی اسرائیل کی گائے سے میرے قدم عظیم ترہیں۔

ا شبات الحد اقت الصداقة به ص ۱۳۹: حضرت امام رضا علیت نے ایک شخص سے فرمایا تیرے نزدیک امامت کی کیا علامت ہے۔ اس نے عرض کیا: عائب کی خبر دے مردہ کوزندہ اور زندہ کو مارسکتا ہو۔ آپ علیت ان فرمایا: میں کرسکتا ہوں۔ قریش کا ایک گروہ پیغیر طائع آیا کہ ماری گذشتہ کا ایک گروہ پیغیر طائع آیا کہ ماری گذشتہ

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

جداد کوزندہ کریں۔ آپ طبی آپٹی نے حضرت علی علائش سے فرمایا آپ علائش ان لوگوں کے ساتھ قبرستان جائیں اور جن لوگوں کا بینا م لیں انہیں با آواز بلند میں کہیں: اے فلال ،اے فلال محم مصطفیٰ طبی آپئی نے تمہیں تھم دیا ہے کہتم کھڑے ہوجاؤاور زندہ ہو جاؤ۔ اللہ کے تھم سے ۔ پس آپ نے آواز دی اور وہ زندہ ہو گئے۔ قریش نے چند سوالات ان سے یو چھے۔

(۱) بحارالانوارکمپانی ۱۰ ص ۲۹۹،الخرائج والجرائح، ایک روایت میں ہے کہ ابوایوب کا دنیہ تھا جے پیغمبرا کرم گرانم نے زندہ کیا۔منا قب شرآ شوب اور مندرک ،سفیدند البحار،

علامہ مجلس نے بحارالانوار کمپانی جااص ۱۷ پرنقل کی ہے بید حدیث سیح ہے اور بیشیعوں کوامر واضح اور تطعی کی طرف متوجہ کرتی ہے۔ اس کے نیچے بیہ کہ امام مردہ کوزندہ کرسکتا ہے اور اندھے اور کوڑھی کوشفا بھی دے سکتا ہے۔ اور کا نئات کے جس خطے ارض سے کوئی چیز منگوانا چاہے چشم زون میں منگواسکتا ہے۔ اور تمام انبیاء و مسلین کے کام ہے آگاہ ہوتا ہے

 (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيَّة > ......

حضرت رضا علائلاً نے فرمایا پیغمبراکرم مطنی آیکی اندھوں کوڑھی کے مریضوں اور دیوانوں کوشفاء دیتے تھے۔ حیوانات ، پرندگان ، جن ، شیطین ، آپ سے تکلم کرتے تھے۔ (1)

(۱) بحارالانوارباب جامع معجزات بيغمبر ملقطيليم

(۲) بحارالانوارباب جامع مجرات پنیمراط فیلی میدند المعاجزین بیاس نیاده موارد انقل بوت بین است اورایک مدیث نازل بوئی ب (
نقل بوت بین اثبات العدة میں بھی کافی موارد فقل بوت بین است اورایک مدیث نازل بوئی ب (
قم با اذن الله و اذن جعفو ابن محمد) الله اورجعفر صادق عیلی ایک کی مے زندہ بوجاؤ۔

ص فصل نهم

((جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ..... 164 یاس معجزات ہوتے ہیں آپ ملتی کالیہ مانیا کوئی معجزہ ہمیں دکھا ئیں آپ التی کالیم نے فرمایا کماس درخت سے کہو کہ محربن عبداللدنے تجھے بلایا ہے کہ میری طرف آ۔آپ علائلًا كئے اوراس درخت كو پيغام دياسب لوگوں نے ديكھا كەدرخت آپ التي الله كالله خدمت میں عاجزی وانکساری سے کھڑا ہو گیا۔ آپ طلع اللہ منے حکم دیا اے درخت ا پنی جگه پر چلے جاؤ۔سب کے سامنے وہ واپس چلا گیا۔(۱) حضرت ابوطالب علائلا نے عرض کیا میں آپ طلع کی ایم کی صدافت کی گواہی دیتا ہوں۔اور فر مایا: یاعلی علائلہ پیغمبر کی خدمت سے بھی جدانہ ہونا۔ (۳) حضرت امام صاوق علاليكا نے فرمایا: پیغیبرا كرم الله كالم صحرامیں رفع حاجت كرنا جائے تنے۔آپ اللہ اللہ ہے دو درختوں کو حکم ویا ایک دوسرے کے قریب جمع ہو جا کیں۔وہ جا نک ایک دوسرے کے قریب جمع ہو گئے آپ نے رفع حاجت فر مائی ایک شخص وہاں گیاتواس نے کوئی چیز بھی وہاں نہ دیکھی۔ (۴) حضرت امير المومنين علائلًا نے فرمايا: رسول اكرم طلع لياتم نے ايك دن مكم عظمه ميں ایک درخت کوبلوایا پس درخت آیا در حالا نکهاس کی ہر ٹہنی سے بیجے وحلیل کی آواز آرہی تھی۔آپ نے اس درخت سے فر مایا ٹکڑے ہو جاؤ۔لوگوں نے دیکھا وہ ٹکڑے ہو گيا۔ دوباره فرمايا دو حصآ پس ميں مل جاؤ پھروه آپس ميں پيوست ہو گئے۔ پھرآپ نے فرمایا میری رسالت و نبوت کی گواہی دواس نے گواہی دی۔ آپ نے چرفرمایا اپنی (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ......

عبكه بر چلے جاؤ۔وہ ذكر وسنيج كرتا مواوا پس چلا گيا۔ (۵)

بیموارد بہت زیادہ ہیں اس کتاب میں اس سے زیادہ گنجائش نہیں ہے۔ (۲) بچش دوم

درختوں نے حضرت امیر المؤسین علائم اور آئمہ هدی علائم کی اطاعت بھی کی ہاس کے مواراد بھی بہت زیادہ ہیں۔ لیکن ہم تبرکا چندروایات قال کرتے ہیں۔ روایت ہوئی ہے کہ جب حضرت علی علائم جنگ صفین سے واپس تشریف لا رہے تھے۔ دوران سفر آپ علائم رفع حاجت کرنا جا ہے تھے۔ آپ علائم انے جناب قنبر فرمایا: وہ درخت کہ جن کے درمیان کافی فاصلہ ہان سے کہو کہ وصی حضرت محمد بین ہوجاؤ۔ وہ درخت جناب قنبر سے بہت زیادہ دور تھے قنبر نے عض کیا: مولا میری آواز ان درختوں تک نہیں جنے گی آپ علائم نے فرمایا قنبر نے عض کیا: مولا میری آواز ان درختوں تک نہیں جنے گی آپ علائم نے فرمایا

(۱) تولخيد صدوق عيون اخبار الرضا\_احتجاج طبرس\_بحاالانوار مِديدج • اص٣٠٠٠

<sup>(</sup>۲) بحار الانوار جدیدج ۱۸ص ۱۸زالخرائج والجرائح - کتاب مقام قرآن وعترت ص ۱۵۵-۱۲۱ متدرک سفینهٔ البحار - (۳) بحار الانوار کمپانی ج۹ص ۲۴ جریدج ۳۵ص ۱۱۵ - جدیدج ۳۵ص ۱۷ - امالی صدوق اور مناقب شیرآشوب میں بھی ہے۔

<sup>(</sup>٤) بحارالانواركمياني ج٢ص٥٩١١٥

<sup>(</sup>۵) بحارالانواركمياني جهص ١٠٠٥ جه ص ٢٦٧ وحجاج طرى مين بهي فركور ہے۔

<sup>(</sup>٢) تفصيل ہم نے متدرک ،سفية البحار لغت (شجر) ميں بھی بيان کی ہے۔

(حواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه > .....

جس خدانے تخفے بیناء بنایا ہے وہ تیری آوازان تک پہنچانے پر قادر ہے۔ قنبر نے آکر وہ پیغام پہنچا دیا اچانک مشاہدہ کیا وہ درخت ایک دوسرے کی طرف دوڑے اور ایک دوسرے کے ساتھ جڑگئے۔

بعض منافقین نے کہا: حضرت علی ابن ابی طالب علائلہ اپنے بچا ذاد بھائی حضرت مجد طلق اللہ کی طرح ساح ہیں۔ منافقین کا غلط ارادہ تھا۔ آپ علائلہ نے قنیر سے فر مایا: میں ان کے گمان کے مطابق ان سے دور درختوں کے علاوہ ان سے نہاں نہیں ہوسکتا۔ اے قنیر جاؤ درختوں سے کہووسی رسول گرامی طلق آلیہ کہ کا تھم ہے کہ اپنی اپنی جگہ پرواپس چلے گئے۔ آپ علائلہ رفع اپنی جگہ پرواپس چلے گئے۔ آپ علائلہ رفع حاجت کے لئے تشریف لے گئے تو کوئی شخص بھی آپ علائلہ کو نہ دیکھ سکا۔ جب حضرت ان لوگوں کے سامنے آئے تو منافقین رفع حاجت والی جگہ پر گئے تو کچھ بھی نظرنہ آیا (۱)

روایت میں ہے کہ ایک طبیب یونانی کی مولائے متقیات امیر المونین علالتھ اسے ملاقات کی تواس یونانی طبیب نے عرض کیا: آپ علالتھ کارنگ زرداور آپ علالتھ کی پنڈلی نازک ہے کوئی وزنی چیزنداُٹھانا کہ ہڈی ٹوٹے کا خطرہ ہے اور میرے پاس

<sup>(</sup>۱) بحارالانوار كمپانی جوص ۲۰۳،

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

ایک دوائی ہے جوزردی رنگ کاعلاج ہے لیکن اس کے استعال سے جالیس دن بخار
آجا تا ہے۔ اس کے بعد عافیت حاصل ہوگی۔ اور میرے پاس ایک ہی دوائی ہے جس
کارنگ زردنہ ہواگروہ چنے کے برابر کھائے تو مرجائے گا۔ کیول کہ اس میں زہر ہے۔
آپ علائے نے فرمایا: وہ زہر ملی دوائی مجھے دو۔ آپ علائے نے وہ ساری دوائی کھائی۔
آپ علائے کارنگ بہترین ہوگیا۔ آپ علائے اس خرمایا: تونے مجھے کہا کہ میں وزنی چیز
نہ اُٹھا وَل آپ علائے اس نے فرمایا: دیکھ کیا دیکھے ہو ۔۔۔ ؟ آپ علائے اللہ نے کمرے کے
شہتر وں پر ہاتھ کھا اور پوری حجبت کواٹھا لیا۔ بیجیب منظرد کھے کرطبیب یونانی ب
ہوش ہوگیا۔

آپ علای کھر کا حصاب سات کے مطابق لوگوں نے اس پر پانی چھڑ کا طبیب صاحب ہوش میں آئے اس نے عرض کیا: حضرت کی طاقہ کیا تھے ہیں آپ بلایت ہی گی طرح سے ؟
آپ بلایت نے فر مایا: میراعلم وعقل اورقوت انہی کی طرف سے ہے۔ پھر آپ علایت اور مایا: قبیلہ تفقیف کا ایک آ دمی رسول اکرم طاقہ کیا تہ ہی خدمت میں حاضر ہوااور اس نے فر مایا: قبیلہ تفقیف کا ایک آ دمی رسول اکرم طاقہ کیا تہ ہوں۔ اگر آپ طاقہ کیا تہ ہم محنون ہیں عرض کیا: میں آپ طاقہ کیا تہ ہم کے علاج کے لیے آیا ہوں۔ اگر آپ طاقہ کیا تہ ہم محنون ہیں میں آپ طاقہ کیا تہ ہم کرتا ہوں۔ آپ طاقہ کیا تہ ہم کہ قدرت خدا کی میں آپ طاقہ کیا تہ ہم کہ میں تیرا ہم گرفتان نہیں ہواور تو میرافتان ہے۔ کہ میں تیرا ہم گرفتان نہیں ہواور تو میرافتان ہے۔ اس نے عرض کیا: جی ہم کیا ہوں۔ اس نے عرض کیا: جی ہم کیا ہو۔ اس نے عرض کیا: جی ہم کیا ہم کیا گرفتان کیا ہم کیا ہم کیا گرفتان کیا ہم کیا ہم کیا گرفتان کیا ہم کیا گرفتان کیا ہم کیا گرفتان کیا ہم کرا گرفتان کیا ہم کیا گرفتان کیا ہم کرا ہم کرا گرفتان کیا ہم کرا گرفتان کو کیا ہم کرا گرفتان کیا ہم کرا گرفتان کیا ہم کرا گرفتان کیا ہم کرا ہم کرا گرفتان کی کیا ہم کرا گرفتان کیا ہم کرا گرفتان کیا ہم کرا گرفتان کیا ہم کرا گرفتان کیا گرفتان کیا گرفتان کیا ہم کرا گرفتان کیا گرفتان کیا گرفتان کیا گرفتان کی کرا ہم کرا گرفتان کیا گرفتان کرا ہم کرا گرفتان کیا گرفتان کرا گرفتان کیا گرفتان کرا گرفتان کرا گرفتان کیا گرفتان کرا گرفتان کیا گرفتان کرا گرفتان کیا گرفتان کرا گرفتان کرا گرفتان کرا گرفتان کرا گرفتان کرت کرا گرفتان کرا گرفتان کرا گرفتان کرا گرفتان کرتا ہم کرا گرفتان کرتا ہم کرتا

(جواهرالعبقريدفي اثبات ولاية التكونية) .....

کیا اس کھورے درخت سے کہیے کہ وہ آپ طلق آلیا ہم کے پاس آئے۔ آپ طلق آلیا ہم کے باس آئے۔ آپ طلق آلیا ہم کے اس درخت کو تھم دیا۔ وہ درخت اچا نک آپ طلق آلیا ہم کی خدمت میں آ کھڑا ہوا۔ آپ طلق آلیا ہم کی خدمت میں آ کھڑا ہوا۔ آپ طلق آلیا ہم نے کہ اس نے عرض کیا: اسے تھم دیجے کہ یہ اپنی جگہ پروایس چلا جائے۔ آپ طلق آلیا ہم نے تھم دیا وہ اپنی جگہ پروایس چلا گیا۔ اس نے دیکھا تو وہ اپنی جگہ پروایس جلا گیا۔ اس نے دیکھا تو وہ اپنی جگہ پروایس جاچکا تھا۔

طبیب یونانی نے عرض کیا جو پھھ آپ علائلہ نے بیان کیا ہے بہت ہی اچھی بات ہے۔ لیکن میں نے بہت ہی اچھی بات ہے۔ لیکن میں نے بہت ہی اس سے بھی کم کی درخواست کرتا ہوں۔ میں ایک طرف کھڑا ہو جاتا ہوں اور میں اپنی پوری طاقت سے آپ کے پاس نہیں آپ کی ایک طرف کھڑا ہو جاتا ہوں اور میں اپنی پوری طاقت سے آپ کے پاس نہیں آپ کی کار آپ علائلہ نے مجھے بے اختیارا پی پاس بلالیا تو میں مجھوں گا کہ آپ علائلہ کا دین حق ہے۔

آپ علائل نے فرمایا یہ موضوع فقط تیرے لیے مجر ہے۔ تو سمجھ جائے گاکہ بے اختیار میرے پاس آئے ہولیکن تو بعد میں یا کوئی اور بید دعویٰ کر رے کہ تواپنی مرضی سے میرے پاس آیا تھا۔ تو مجھ سے اس چیز کا مطالبہ کر وجو تمہارے اور دوسروں کے لیے نشانی حق ہو۔ اس نے عرض کیا: اس مجود کے درخت سے فرمائیے کہ اس کے اجزاء پراکندہ ہوجا کیں۔ آپ علائل نے فرمایا:

پراکندہ ہوجا کیں۔ اور دوبارہ تھم دیں تو وہ آپس میں مل جا کیں۔ آپ علائل نے فرمایا:
میری طرف سے اس درخت کے پاس جا واور اس سے کہو: اے درخت! وصی محمد میری طرف سے اس درخت کے پاس جا واور اس سے کہو: اے درخت! وصی محمد میری طرف سے اس درخت کے پاس جا واور اس سے کہو: اے درخت! وصی محمد میری طرف سے اس درخت کے پاس جا واور اس سے کہو: اے درخت! وصی محمد میری طرف سے اس درخت کے پاس جا واور اس سے کہو جا کیں۔ وہ گیا اور اس نے امام ا

(حواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) ......

ا کافر مان پہنچایا۔ اچا تک اس نے دیکھا کہ وہ درخت ریزہ ہوکر پراکنندہ ہوگیا۔
اس کا کوئی نام ونشاں ہی نہ رہا گویا وہاں پرکوئی درخت ہی نہیں تھا۔ اس نے عرض کیا میری پہلی بات تو پوری ہوگئ کین دوسری باقی ہے۔ آپ علائے نے فرمایا بتم میری طرف سے اسی جگہ پر جا و اور وہاں جا کر کہوا۔ اجز اپر کندہ شدہ امیر المونین علائے جم دیتے ہیں کہتم ایک جگہ جمع ہوجا و جتی کہ وہ پہلے کی طرح درخت بن گیا۔ یونانی نے عرض کیا میں چاہتا ہوں کہ بیسر سبز ہو کر کھجوری بھی دے۔ اور تمام حاضرین وہ مجوری کھا کیں آپ علائے ہا کہ ایک جا کہا ، سب نے دیکھا درخت سر سبز وشاداب ہو کر فوراً اس نے جا کر کہو۔ اس نے جا کر کہو۔ اس نے جا کہا ، سب نے دیکھا درخت سر سبز وشاداب ہو کر فوراً اس نے کھوریں دیں سب نے کھا کیں اور طبیب یونانی ایمان لے آیا۔ (۱)

اس روایت شریفه سے ارادہ وفر مان امامیلیکی کے نفاذ کا پہتا چل جاتا ہے۔

یہ موضوع فقط امر اور حکم امام کو ثابت کرتا ہے۔ قدرت واختیار جس انسان سے چاہیں
سلب کر سکتے ہیں لیکن خلقت دنیا امتحان کے لیے ہے۔ خدا چاہتا ہے کہ لوگ با اختیار
ہوں کہ خود جنت اور دوزخ کا راستہ اختیار کریں۔ پیغیر یا امام سلسلہ امتحان کوختم نہیں
کرتے مگر برائے مجزہ یا جہاں پر خدانے اجازت دی ہو۔ ارشاد ہے

(۱) بحار الانواركم پانى جسم ۱۰۸، ج۲ ص۲۸۵،۲۷۲، ج۹۰۷ كتاب اتجاج طبرى تفسير امام حسن عسكرى يلينتا اثبات الحداة

((جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ...... 170 وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَانُ وَلَدًا شُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ (٢٦) لاَيَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ (٢٥: انبياء) ''اورانہوں نے کہاتم خداوندعالم کے لیے (ملائکہ )اولا دقر اردیتے ہو بلکہوہ تواللد کے مکرم بندے ہیں اور وہ قول و فعل میں خدا پر سبقت حاصل نہیں کرتے بلکہاللہ کے امر سے ہی ہر کام انجام دیتے ہیں'' ا ثبات الهداة ج ٢٥ ٢٣٣ ـ روايت نقل كي تئي ہے كه اس كاخلاصه بديے - جب بھي حضرت علی فقی علایظہ متوکل کی مجلس میں تشریف لے جاتے تو تمام لوگ آپ علایظہ کا کھڑے ہوکراحترام کرتے تھے۔ بھی آپ علائلم تشریف لے جاتے تو وہ سب ایک دوسرے کوملامت کرتے تم نے آپ علائل کا احترام کیوں کیا ہے۔ انہوں نے ایک دوسرے سے کہا جب آپیلیکل تشریف لائیں تو کوئی بھی ان کے استقبال کے لیے كھڑانہ ہو۔ جب آپ علائق تشریف لائے توسب نے استقبال کیا ابوہاشم جعفری نے ان سے کہا کہ تم نے تو کہا تھا کہ ہم استقبال کے لیے کھڑ نے ہیں ہوں گے۔ اب كيول أعظم مو؟ انهول نے كہا ہم اينے اختيار سے كھڑ بنہيں ہوئے بے اختيار استقبال کرتے ہیں۔اس طرح ایک واقعہ حضرت رضالالیکا کے لیے بھی ثقل ہواہے۔ حارث ہمدانی نے بھی روایت نقل کی ہے۔ کہ ہم حضرت امیر المومنین علائقا ایک خشک درخت کے قریب آئے وہ اتنا خشک تھا کہ اس کی چھیل بھی گر چکی تھی (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

حضرت علی علایته نے اپنادست مبارک اس پر پھیرااور فرمایا: اے درخت سبز ہوجا ہم نے دیکھا وہ سبز ہو چکا تھا۔ اور اس کی ٹہنیاں پھل سے لدی جا چکی تھیں۔ وہ ناشیاتی کا درخت تھا۔ ہم نے خود بھی کھایا ورگھر کیلئے بھی لے گئے۔ ہم دوسرے دن اسپاتی کا درخت تھا۔ ہم نے خود بھی کھایا ورگھر کیلئے بھی لے گئے۔ ہم دوسرے دن اسپاد کیھنے گئے وہ اس طرح سرسبز وشاداب اور پھل دارتھا۔ (۲)

قطب الدین راوندی نے حضرت امام باقر علائلم ، حضرت امام سجاد علائلم ، حضرت امام سجاد علائلم حضرت امیر المونین حسین علائلم کی خدمت میں موجود تھے۔ ہمارے قریب انار کا ایک خشک درخت تھا۔ اس کی خدمت میں موجود تھے۔ ہمارے قریب انار کا ایک خشک درخت تھا۔ اس کی خدمت میں موجود تھے۔ ہمارے قریب انار کا ایک خشک درخت تھا۔ اس کی خدمت میں کا ایک گروہ بھی آ پہنچا اور حضرت امیر المونین علائلم کی خدمت میں کا فی مونین اور آپ علائلم کے حب دار بھی تھے آپ علائلم نے فرمایا: آج میں تم لوگوں کو اس دستر خوان کا نموند دکھاؤں گا جو بنی اسرائیل پر نازل ہوا تھا۔ آپ علائلم نے فرمایا: تم سے فرمایا: تم سے خرمایا: تم سے خرمایا: تم سے خرمایا: باتھ بڑھا واور کھاؤ راس کی خشک کر یوں میں پانی کی رطوبت جاری ہوگئی۔ وہ میر سبز وشاداب ہوگیا اور اس پر انار بھی لگ گئے۔ آپ علائلم نے اپنے حبداروں سے فرمایا: باتھ بڑھا واور کھاؤ ریانار بھی لگ گئے۔ آپ علائلم نے فرمایا: ہم بھم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھ کر انار کھانے میں حضرت امام حسین علائلم نے فرمایا: ہم بھم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھ کر انار کھانے میں

(٢) بصائر الدرجات \_ الخرائح والجرائح \_ بحار الانوار كمپاني ج٩ص ٨٦٨ ٥

(جوادرالعبفرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

مشغول ہوگے اور ہم نے ان جیسے میٹھے اور لذیدانار بھی بھی نہیں کھائے تھے۔ آپ علائی نے اپنے دشمنوں سے فرمایا کہتم لوگ ہاتھ بڑھا کرانار تو ٹرکھاؤ۔ جب انہوں نے ہاتھ بڑھائے انہوں نے آپ نے ہاتھ بڑھائے کو درخت کی شاخیس بلند ہوگئیں وہ انار نہ تو ٹر سکے انہوں نے آپ علائی کی خدمت میں عرض کیا۔ یا امیر الموشیون علائی میسارے لوگ کھارہے ہیں لیکن ہم نہیں کھا سکے۔ آپ علائی نے فرمایا: بہشت میں بھی اسی طرح ہوگا۔ جنت کی فعتیں ہم نہیں کھا سکے۔ آپ علائی نے فرمایا: بہشت میں بھی اسی طرح ہوگا۔ جنت کی فعتیں بھی فقط ہمارے حبدار تناول فرما نیں گے۔ اور ہمارے دشمنوں کا ان نعمات میں کوئی بھی حصہ نہیں ہے۔ انہوں نے کہا نہیا ہی ابن ابیطالب علائی کا سحرے سلمان نے ان سے کہا کیا کہتے ہو یہ حربے کیاتم و کی فیش کر سے ہو... ؟! (۱)

امام صا دق علائل نے فرمایا: کہ میرے بابا حصرت امام محمہ با قرعلائل جمرہ میں تشریف لے ۔ آپعلائل کے خام موں نے آپ علائل کا خیمہ اطر نصب کیا۔ آپ علائل ایک درخت کے قریب تشریف لے گئے اور آپ علائل نے خدا کی حدوثا کی ۔ اس کے بعد آپ علائل نے نے دوائی میں نے خدا کی حدوثا کی ۔ اس کے بعد آپ علائل نے دعافر مائی اے درخت: اجو پچھ خداوند عالم نے مختے عطا کیا ہے ہمیں اس سے طعام دے ۔ امام علائل نے فرمایا: امام نے فرمایا ہم نے دیکھا سرخ رنگ کی اس سے طعام دے ۔ امام علائل نے فرمایا: امام نے فرمایا ہم نے دیکھا سرخ رنگ کی اس سے طعام دے ۔ امام علائل نے کو مایا: امام نے فرمایا ہم نے دیکھا سرخ رنگ کی انسادی بھی آپ علائل کے ہمراہ تھا اس نے بھی مجودیں کھا کیں اور کہا کہ یہ مجزہ مضرت مربم علیما السلام کے مجزہ کی مثل ہے (۲)

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونية) .....

حقیر کیا ہے: بیتشبیہ شایداس لیے ہے تا کہ شیعوں کا اشتباہ دور ہوجائے جو حضرت مریم علی ہو جومریم ملیک سے حضرت مریم علی کہ وہ مجر نمانتھیں اور امام علیک جومریم ملیک سے ہزاروں درجے بالاتر ہیں ان کے لیے بیم مجزات بعید نہیں ہیں۔

جناب صفار نے بھار الدرجات میں سلیمان بن خالد سے روایت نقل کی ہے کہ میں اور ابوعبد اللہ بلنی حضرت صادق آل محملها کی خدمت میں حاضر ہے۔ آپ اللہ اللہ ان اور ابوعبد اللہ بلنی حضرت صادق آل محمله بلید اللہ اللہ محمور کے خشک درخت سے فرمایا: اے درخت جو پچھ ذات واجب نے تجھ میں قرار دیا ہے جمیں طعام دے سلمان کہتے ہیں ۔ میں دیکھا تو فوراً اس میں مختلف رگوں کی تازہ محبوریں گرنے لگئی ہم نے سیر ہوکر کھا ئیں ۔ اور بلنی نے عرض کیا نید حضرت مریم علی تازہ محبوریں گرنے الگئی ہم نے سیر ہوکر کھا ئیں ۔ اور بلنی نے عرض کیا نید حضرت مریم کے قصہ کی شبید ہے (سام)

ابن شھر آشوب نے داود نیلی سے روایت کی ہے کہ ہم حضرت صادق علیاتی کا خدیجت میں عازم جج سے دوران سفر نماز ظہر کا وقت ہوگیا۔ آپ علیاتی نے فرمایا:
ائے داودراستہ چھوڑتا کہ نماز کے لیے تیار ہوجا کیں۔ میں نے فرض کیا: میں آپ علیاتی پوفدا ہوجاؤں یہ جنگل بیابان ہے کس طرح نماز کے لیے آمادہ ہوں۔ آپ علیاتی نے فرمایا خاموش رہو۔ اس بات میں دخل نہ دو۔ آپ علیاتی راستہ سے تھوڑا دورتشریف فرمایا خاموش رہو۔ اس بات میں دخل نہ دو۔ آپ علیاتی راستہ سے تھوڑا دورتشریف میارک زمین پرمارا۔ سردیانی کا چشمہ جاری ہوگیا۔ آپ علیاتی علیاتی کا چشمہ جاری ہوگیا۔ آپ علیاتی میں نے فرمایا: اے داود کھور کھانے پردل ہے۔ میں نے فرض کیا جی ہاں آپ علیاتی میں اس آپ علیاتی میں آپ بیالیات

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) ......

نے اپنادست مبارک اس خشک درخت پر پھیرا اور اسے حرکت دی۔ اس سے تازہ کھوریں تکالیں اور مجھے کھلائیں۔ پھرآپ علائے اف دست مبارک اس کے اوپر پھیرا اور فر مایا: اپنی پہلے والی حالت پر بلیٹ جاؤ۔ وہ پہلے کی مانندخشک ہوگیا (۴) دو فر مایا: اپنی پہلے والی حالت پر بلیٹ جاؤ۔ وہ پہلے کی مانندخشک ہوگیا (۴) حضرت موسی ابن جعفر علائے ایک دن ایک خض عابد وزاہد کے لیے خلافت و امامت حضرت امیر المونین بلائے ایک دن ایک خض عابد وزاہد کے لیے خلافت و امامت حضرت امیر المونین بلائے اور آپ بلائے کی اور ایس المقالم فرمار ہے تھے۔ جب آپ بلائے کی باری آئی تو آپ بلائے خاموش ہو گئے اس زاہد نے دریافت کیا بین آپ بلائے پر فرمایا: اگر بتاؤں تو قبول کرو گے؟ اس نے اور امام بلائے کی کون ہیں۔ آپ بلائے کی خرمایا: اگر بتاؤں تو قبول کرو گے؟ اس نے عرض کیا: مولا ضرور قبول کرو نگا۔

آپ میلیندم نے فرمایا: میں مخلوقات عالم پراللہ کی جمت اور امام میلیندم برق ہوں۔اس نے عرض کیا: میں آپ میلیندم پر قربان ہوجاؤں اسکی دلیل اور جمت کیا ہے؟ آپ میلیندم نے فرمایا: اس درخت کے پاس جاؤاوراس سے کہوموسیٰ ابن جعفر میلیندم مختبے بلارہے

<sup>(</sup>١) الخرائج ولجراع راوندي يحارالانواركمياني ج ص ٢٨٩ ح ١٨ص ٢٨٩ -

<sup>(</sup>٢) بحار الانوار كميانى ج ١١ ص ٢٠ ـ اور صفحه ٢٠ يراى طرح كاواقعه جناب جابر عمروى ب

<sup>(</sup>m) بحارالانوار كمياني ج اا ص ٢٢١

<sup>(</sup>٣) مناقب شرآشوب بحارالانوار كمياني جااص ١٣٩ (٣)

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية) .....

ہیں جب اس نے درخت کو پیغام دیا تو وہ زاہد کہتا ہے کہ میں نے خود دیکھا وہ درخت ہیں جب اس نے درخت میں ماضر ہو گیا آپ علائق نے درخت سے فرمایا بنی جگہ پر علائق کی خدمت میں حاضر ہو گیا آپ علائق کی امامت کا قائل ہو گیا۔(۱)

حضرت امام صا دق علیکم نے فرمایا: حضرت پنجبرا کرم طلّی کیلیم واندکو چوں کر زمین میں کاشت کرتے تو وہ اسی وفت درخت بن جاتا۔ (۲)

جب پیمبراکرم ملتی البتم نے سلمان فاری کو یہودی سے خرید ناچاہا تو اس نے کہا میں اسے چار سوخر ما کے درخت کے بدلے فروخت کرونگا۔ ان میں دوسوز ردادر دوسوسر خروں ۔ آپ ملتی البتی نے بدلے فروخت کرو البتی البتی سے فرمایا: کچھو رکی چار سو تحصلی جمع کرو ۔ آپ علایت میں اسے فرمایا: کچھو رکی چار سو تحصلی جمع کیں آئے ضرت ملتی البتی نے کاشت فرما کیں ۔ اور حضرت علی علایت میں ۔ اور حضرت علی علایت میں میان انہیں پانی دو ۔ آپ علایت نے پانی دیا۔ ان تحصلیوں سے محموروں کا باغ بن گیا۔ اس یہودی نے کہا پور سے چار سو درخت زردہوں تو پھر فروخت کروں گا۔ آپ ملتی البتی کے تعم سے سرخ مجوریں زردہوگئیں اور آپ ملتی اور آپ ملتی البتی کے تعم سے سرخ مجوریں زردہوگئیں اور آپ ملتی البتی کے سامان کے دیا۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) بصائر الدرجات خرائج والجرائح رارشادشخ مفيد طبرى اعلام الورى اصول كافى كلينى بعار الأواركمياني الص ٢٠٠٠

<sup>(</sup>۲) بحار الانواريس اصول كافى ئے شک كى گئى ہے۔ (۳) بحار الانوار كمپانى ج٢ص ٧٥٧ ـ ج ااص١٣٢ ـ منندرك سفينه البحار لغت (مسلم)

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

من فصل دہم

دراطاعت جمادات \_

بیکی موارد ہیں لیکن ہم چندایک پراکتفا کریں گے

حضرت امام حسین علیشا نے فرمایا۔ ایک یہودی نے آکر مسلمانوں پراعتراض کریا شروع کردیا کرتم البین بیا علی انہیں شروع کردیا کرتم البین نبی کے لیے تمام انبیاء کے فضائل کو کے قائل ہواور تم لوگ انہیں تمام انبیاء سے افضل بھی سمجھتے ہو۔ گروہ مسلمین میں حضرت امیر المونین علیشا بھی تشریف فرما شے۔ آپ علیشا نے فرمایا میرے پاس آؤاور جو کچھ پوچھنا چاہتے ہو پوچھو۔ آپ علیشا نے فرمایا: پہاڑوں کے موکل فرشتہ نے آئحضرت ملتی ایکٹیل کے فرمایا: پہاڑوں کے موکل فرشتہ نے آئحضرت ملتی ایکٹیل کھی خدمت میں عرض کیا: میں خدا کی طرف سے مامور ہوں آپ ملتی ایکٹیل جو تھی فرما کیں خدا میں عرض کیا: میں خدا کی طرف سے مامور ہوں آپ ملتی فی آئیل جو تھی فرما کیں

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ......

روایت : کی گئی ہے کہ یہودیوں کا ایک گروہ حضرت پیغیمرا کرم طلق اَلَیْتیم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا : یا محمد طلق اُلَیْتیم :اس سامنے والی پہاڑ سے کہیے وہ آپ اُلِیّائیم کی رسالت طلق اُلِیّائیم کی گواہی دے اگر اس نے گواہی دی آفی ہم بھی آپ طلق اُلِیّائیم رسالت کی گواہی دیں گے اور ایمان لائیس گے۔

آپ طری آلی می از این می بهاڑکا کہومیں اس سے گواہی طلب کروں گا .....! پس وہ لوگ ایک پہاڑ کے قریب آئے اور عرض کیا: اس پہاڑ سے گواہی طلب کرو۔ پس آپ طری آئی آئی ہے اس پہاڑ کو تھم دیا کہ میری رسالت کی شہادت دوا جا تک (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية) .....

پہاڑمتخرک ہوگیا اور باواز بلندرسالت کی گوہی دی۔اور کہا یہ نبی طائی آیا ہم تمام انبیاء ومرسلین سے افضل واشرف ہیں۔تمام نے یہ بات بھی سی۔اور پہاڑ نے عرض کیا:اگر آپ طائی آیا ہم اسپنے پروردگارسے یہ کہیں کہ دنیاوی لوگوں کوخز پروندر کی شکل میں مسخ کردے تو خدا آپ طائی آیا ہم کی بات قبول کرلے گا۔اگر آپ کہیں کہ آسمان زمین اورزمین آسمان پر چلی جائے تو یہ بات بھی قبول ہوگی خدا نے زمین ،آسمان، پہاڑ محربیا ہوا،صاعقہ، حیوانات،اورتمام مخلوقات کو تیرا مطبع بنایا ہے۔آپ طائی آیا ہم جو تھم کریں کے وہ قبول ہوگا۔ اگر آپ طائی آیا ہم جو تھم کریں کے وہ قبول ہوگا۔ اگر آپ طائی آیا ہم جو تھم کریں کے وہ قبول ہوگا۔ (۲)

عبدالرحمٰن بن الحجاج كہتے ہيں من تہا حضرت امام جعفرصادق علائم كى خدمت ميں تھا۔ اور ہم كداور مدينہ كے درميان تھے۔ ہيں نے عرض كيا: مير بے مولا! امام حق كى علامت كيا ہے؟ آپ علائم نے فرمايا: اگراس بہاڑ سے كے آجا۔ وہ بہاڑ آجا ہے عبدالرحمٰن كہتے ہيں خداكی تم میں نے دیکھا تو بہاڑ آرہا تھا (۳) آپ علائم نے بہاڑ برعصا مارا تو اس سے سواونٹ باہر آگئے حضرت رسول طرف كيا تہا تہا تہا ہے خدانے اسول طرف كيا تھا تو آپ علائل نے وہ اونٹ اُس عرب خدانے اللہ علیہ من عدانے ایک عرب سے سواونٹ ایک اُس عالم اللہ اُس عرب خدانے ایک عرب سے سواونٹ ایک اُس عالم اللہ اُس عرب علائل اُس عرب اُس عرب اُس علائل اُس عرب اُ

<sup>(</sup>۱) بحار الانوار كمپانى جهص ۹۸، جهص ۲۹۷\_۲۲۱ بمارالانوار جديدج ۱۹۰۰م، ج

<sup>(</sup>٢) بحار الانوركمياني ٢٥ ص ٧٤ باب جوامع معجزات بيغيراكرم التُوليَّلِم

<sup>(</sup>٣) بحارالانواركمياني ج الص ١٣١، ج ٢٥ص ١٠١ مندرك سفية البحارج ٢ص ٢ الغت جبل

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

کودے دیئے۔ جس کارسول اکرم طائع آلی ہم نے وعدہ کیا تھا۔ بیصالح کی ناقہ جیسا مجزہ ہے۔ اس کیلئے پہاڑ سے خدا کے تم سے ناقہ نکلی تھی۔ اور حضرت امیر المونین علائم نے بھی سواونٹ پہاڑ سے نکالے۔ ایک پھر نے حضرت محمد طائع آلیہ ہم کے ہاتھ اور حضرت محمد طائع آلیہ ہم کے ہاتھ اور حضرت علی علائم کے ہاتھ پر گوائی دی (لا الله الاالله محمد رسول الله رضیت بالله رباو بمحمد نبیا و بعلی ابن ابیطالب ولیا

اوالعامت علوانی نے امام جعفرصادق علائلم کی خدمت میں عرض کیا: مجھے ایک ایسا مجزہ دکھا ہے جس سے میرے دل کے شک وشہبات دور ہوجا کمیں۔ آپ علائلم کی فرمایا۔ جو چابیاں آپ کے پاس ہیں مجھے دیجیے۔ میں نے وہ چابیاں آپ علائلم کی فرمایا۔ جو چابیاں آپ میں ٹر کی او وہ چابیاں آپ علائلم کی خدمت میں پیش کردیں۔ میں نے دیکھا تو وہ چابی اچا تک شیر بن چکی تھی میں ڈر گیا آپ علائلم نے فرمایا اسے پکڑ لواور ڈرمت جب میں نے اسے پکڑ اتو وہ پہلے کی طرح جابیاں تھیں۔ (۱)

محمر بن افی العلد نے بیلی بن اکثم سے علوم آل خیل کے بار سے میں سوال کیا: تواس نے جواب دیا: میں مشغول تفاحضرت میں مضرت رسول اکرم طلق آلیا کم کی قبر کے طواف میں مشغول تفاحضرت امام جواد علایت کی طواف قبر نی التی میں مصروف تھے۔ میں نے آپ طلائتا سے چند مسائل کے بارے میں دریافت کیا: آپ علائتا نے جواب عنایت فرمائے۔ میں نے موض کیا: میں آپ بلائتا ہے ایک مسیلہ یو چھنا جا بہتا ہوں کیکن مجھے شرم آتی ہے۔ آپ

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ......

علائلا نے فرمایا تیرے سوال سے پہلے جواب دوں؟! تو مجھ سے یہ پوچھنا چا ہتا ہے کہ امام کون ہے ۔۔۔۔؟! میں نے عرض کیا خدا کی شم میں یہی سوال پوچھنا چا ہتا تھا۔ آپ علائلا نے فرمایا: میں امام برحق ہوں۔ میں نے عرض کیا: اس کی نشانی کیا ہے؟! میں علائلا امام برحق ہوں۔ میں نے عرض کیا: اس کی نشانی کیا ہے؟! میں نے سنا کہ آپ میرے مولا امام علائلا اور اللہ کی ججت ہیں (۲)

اصیع نقل کرتے ہیں کہ ہم حضرت امیر المونین علائل کی خدمت میں حاضر ہے ہم ایک جگہ پر پہنچ تو آپ علائل نے زمین پر ٹھوکر ماری تو زمین زلزلہ میں آگئ ۔ دوسری روایت میں ہے کہ جب زمین پر زلزلہ آیا تو آپ علائل نے فرمایا: ساکن ہوجا۔ تو زمین سکون وآ رام میں آگئ ...... !!

ابو بکر کی خلافت کے زمانے میں زلزلہ آیا آپ عیلیت نے دست مبارک زمین پردکھا اور فرمایا آرام: زمین اسی کمے سکون میں آگئ۔ آپ عیلیت فرمایا: میں وہ انسان ہول کہ جس کے بارے میں خداوندعالم نے فرمایا ہے۔ وَقَالَ الْبَائِسَانُ مَا لَهَا (۳ سورہ زلزال)

قیامت کے زلزلہ کے وقت میں زمین سے کھوں گا تجھے کیا ہوگیا ہے اور زمین اپنی خبریں مجھے بتائے گی .....!!

عمر کی خلافت کے زمانے میں بھی زلزلہ آیا۔ آپ علائل کافی لوگوں کے ہمراہ جنت

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

البقیع میں آئے اور زمین کو بیری شوکر مار کر فر مایا: ساکن ہوجا تو زمین ساکن ہوگئ۔ اور روایت میں ہے کہ آب علائش نے فر مایا: قیامت کے زلزلہ میں بھی زمین سے تکلم کروں گااور زمین اپنے اور مجھے بتائے گی۔ (۳)

جابر بن بزید جعفی نے حدیث نقل کی ہے کہ میں حضرت امام باقر علائم کی خدمت میں حضرت امام باقر علائم کی خدمت میں حاضر ہواور میں نے اپنی مشکلات آپ علائم سے بیان کیں: آپ علائم نے آپ ملائم کے بال کیں ایک درہم بھی نہیں ہے۔

تھوڑی دیر کے بعد کمیت شاعر وارد ہوئے اور انہوں نے آپ ملائھ سے عرض کیا: اگر آپ علائھ اجازت دیں تو میں آپ علائھ کوا کی قصیدہ سناؤں ۔ آپ علائھ منے نے فرمایا: سناؤ کمیت نے قصیدہ سنایا آپ علائھ نے ایک غلام سے کہا گھر میں جاؤاور وہاں ۔ نے آپ تھیلی اٹھالاؤ۔ وہ تھیلی کمیت کودے دی۔

(۱) بحارالانوا رج کیم ص کاا۔

(س) بحار الانوارج و ص ۲۷،۵۷۵، جسم ۲۲۲، جسم ۱۳ ص ۱۳ سجار الانوار جديد ج ک ص ۱۱۱، جسم ۱۳ سجار الانوار جديد ج ک ص ۱۱۱، جسم ۱۳ م ۲۵،۵۷۵، جسم ۱۳ و تفسير البر بان وتفسير نور التقلين در تفسير سوره زازال اثبات الحداة ج ۵ ص ۱۲،۱۲ م

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

كيت في عرض كيا: اگراجازت موتوايك قصيده اور سناول آپ علايك في مايا: پڑھو۔آپ علائلہ نے دوبارہ خادم سے فرمایا کہ ایک تھیلی اور لاؤاوروہ کمیت کودے دو ۔اس کے بعد کمیت نے پھراجازت جاہی تواہام علائشا نے اجازت دی اورغلام سے فرمایا ایک تھیلی اور لا کر کمیت کو دے دو ۔ غلام نے تھیلی کمیت کی خدمت میں پیش کی۔ کمیت نے پھراجازت مانگی آپ علائلم نے فرمایا: پڑھواس نے قصیدہ پڑھا اور آپ علائل فے غلام سے کہا کہ ایک تھیلی لا کر کمیت کودے دولے غلام نے تھیلی کمیت کی خدمت میں پیش کی کمیت نے عرض کیا: خدا کی تئم میں نے پیافضائل مال دنیا کی لا کچ میں نہیں کیے۔ میں فقط اپنی محبت کا اظہار کرنا جا بتا تھا میری اور کوئی غرض وغایت نہیں تقی۔آپ علائتھ نے اس کے لیے دعائی ورغلام سے فرمایا: پیٹھیلیاں وہاں برجا کر ر کادو۔ جابر کہتے ہیں کمیت جب چلے گئے تو میر کے ذہن میں یہ بات، آئی کہ حضر علیتا نے مجھے فرمایا ہے کہ ہمارے ماس کوئی ایک درہم نہیں ہے اور کمیت کے لیے نیس ہزار درہم کا حکم دے دیا۔ میں اسی فکر میں تھا کہ آب علائل نے فر مایا: الے جا براٹھواوراس گھرجاؤ۔جابر کہتے ہیں کہ جب میں اس گھر میں داخل ہوا تو میں نے وہاں جا کرایک درہم بھی نہ یایا۔ میں واپس آیا۔آپ علائل نے فرمایا: ہماری پوشیدہ چیزیں ظاہری چیزوں سے زیادہ ہیں۔آپ علائلم نے میرا ہاتھ پکڑااور مجھے اسی گھر کے اندر لے گئے۔اپنا قدم مبارک زمین پر مارا تواجا نک اوٹٹ کی گردن کی مانند کمکونا زمین سے

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ......

باہرآیا۔آپ علائل فرمایا: اسے غور سے دیکھو۔ سوائے معتمدین مونین کے سی کو آپر آیا۔آپ علائت دی آگاہ نہ کرنا۔ (الا الله اقدر نا ما نرید )جو کچھ ہم چاہیں خدانے ہمیں طاقت دی .......(۱)

چند موارد: حضرت رسول اکرم طبخ ایک خشک کیری تاورای ایک خشک کیری تاوارین گئی ۔
آپ طبخ ایک نشک کیری مومن کو مدد کے لیے دی ۔ اوراس نے اس تلوار سے جنگ کی عاشد کی جنگ برمیں تلوار ٹوٹ گئی ہیں آپ طبخ ایک آئی ہے اسے ایک کیری دی اور فر مایا : کفار سے جنگ کرووہ ککڑی شمشیر بران بن گئی اور اس نے طلحہ کو جنگ جمل میں اسی سے قبل کیا (۲)

آپ طلق ایک کری کی اور کودی وہ چراغ روثن بن گئی جبیبا کہ ابواب رحمت میں کھاہے۔

روایت ام سلمہ میں ہے کہ اس نے پینمبر اکرم طاق آلیا ہے حفلافت حقد الہید کی نشانی طلب کی ۔ آپ طاق آلیہ ہے کے اس نے پینمبر اکرم طاق آلیہ ہے اور اپنے ہاتھ پر آئے کی طرح خمیر کرویئے ۔ اور آپ طاق آلیہ ہم کے ارادہ سے یا قوت احمر بن گئے ۔ آپ طاق آلیہ ہم نے اللہ کی کہ راس پر شبت کی تو وہ مہراس میں شبت ہوگئی۔ آپ طاق آلیہ ہم نے فرمایا : جو شخص اس طرح انگوشی کی مہر شبت کر لے وہ میر اوسی ہوگا۔ اس کے بعد حضرت علی علائق کی خدمت میں اور اس کے بعد حضرت حسن علائق کی اور حسین علائق اور امام سجاد علائق کی خدمت میں اور اس کے بعد حضرت حسن علائق کا اور حسین علائق اور امام سجاد علائق کی

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ......

خدمت میں وہ یا قوت پیش کیا گیا۔تو ان حضرات معصوبین علیائلا نے اپنی اپنی انگوٹھیوں کی مہریں ثبت فرما ئیں۔ (۳)

(۱) اختصاص شیخ مفید بصائر الدرجات منتهی لآمال بحار الانوار مناقب شهرآشوب به

(٢) بحار الانواركمياني ج ٢٥٠ ٢٦٢ ٢٨٨٠

(٣) بحار الانوار كمياني ج كص ٢٢٦ - بحار الانوارج ٢٥ص ١٨١ - مدينه المعاجزين ب لوگول في حضرت

صادق سے امامت کی نشانی طلب کی تو آپ علیلینا کے فرمایا کداگر میں چاہوں تو آسان کوزمین پر لے آوں اورزمین کوآسان پر لے مواوں

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

# فصل بإز دہم

# بإدل اورمواكي اطاعت

ایک بہودی نے حضرت علی علائلہ کی خدمت میں عض کیا جضرت موکی طلبتہ کے سر پر بادل ساریکیا کرتے تھے۔آپ علائلہ نے فرمایا: یہ اس وقت ہوتا تھاجب حضرت موکی علائلہ صحرا میں سفر کرتے تھے لیکن حضرت محمد طلبی گلائم کواس سے کہیں زیادہ عطا کیا گیا ہے کہ آپ طلبی کی ولادت سے لے کروفات تک ہروفت سفر و حضر میں بادل آپ طلبی کہ آپ میں پرسایہ گن دہتے تھے۔(۱) روایات کثیرہ میں ہے کہ خداوند عالم نے امام علائلہ کواتی طافت عطا فرمائی ہے کہ وہ

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ......

آن واحد میں مشرق سے مغرب اور غرب سے شرق جاسکتا ہے اور خدانے بادلوں کو امام علائلا کے لیے سخر فر مایا ہے: جہاں جانا چاہے اس کے لیے اسباب مہیا ہیں جاسکتا ہے۔

حدیث بساط میں ہے کہ امیر المونین بلائٹا نے بساط پر ابو بکر عمر اور دیگر صحابہ کو سوار کیا اور ہوا کو حکم دیا کہ وہ ہمیں اصحاب کہف کے پاس لے جائے۔ ہر ایک نے سلام کیا لیکن اصحاب کہف نے جواب نہ دیا ۔ مگر جب حضرت امیر المونین بلائٹا نے سلام کیا تو انہوں نے جواب دیا اور انہوں نے کہا کہ ہم فقط نبی یا نبی کے وصی کے سلام کا جواب دیتے ہیں۔ (۲)

علی بن صالی: طالقانی کا واقعہ بہت شہور ہے کہ بحری سفر کے دوران ان کی کشی لوٹ گئی اوراس نے اپنے آپ کو کشتی کے ٹوٹے ہوئے تختہ پر پایا۔اس نے شدت پر بیٹانی سے اپنے آپ کو پائی میں گرادیا حتیٰ کہ پائی کی موجوں نے اسے ایک جزیرہ میں بھوکا پیاسا مارے مارے بھر رہا تھا کہ اچا تک اس کو ایک میں ڈال دیا۔وہ جزیرہ میں بھوکا پیاسا مارے مارے بھر رہا تھا کہ اچا تک اس کو ایک مارنظر آئی ۔وہ غار کے قریب گئے تو وہاں شیح وہلیل اور تلاوت قرآن مجیدگی آواز آئی اے بلی بن صالی خدا تم پر حمت نازل کرے قاربی تھی ۔درایں اثنا غارے آواز آئی اے بلی بن صالی خدا تم پر حمت نازل کرے غارکے اندر آجا و ۔ کہتے ہیں میں اندر آگیا اور میں نے سلام کیا انہوں نے جواب دیا عارب نے دیکھا تو وہاں ایک بزرگوار تشریف فرما تھے۔انہوں نے فرمایا :خدا نے ۔ میں نے دیکھا تو وہاں ایک بزرگوار تشریف فرما تھے۔انہوں نے فرمایا :خدا نے تیرے اور یا حیا ہیں تو

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونية > .....

میں آپ کو بتا کان کہ تم کتنے دن سے سفر کررہے ہو۔ میں تیری تمام سرگزشت سے واقف ہوں۔ جب انہوں نے جھ سے کہا کہ بیٹھ جاؤ تو میں نے کہا آپ کوخدا کی شم دیتا ہوں آپ میر سے حالات سے کس طرح واقف ہیں؟!انہوں نے جواب دیا: خدا وند متعال نے جھے مطلع فر مایا ہے۔ ۔ اور تم بھو کے بھی ہو۔ پانی اور کھانا طالقانی کے لیے مہیا ہوگیا۔ میں نے اس جیسا لذید کھانا بھی بھی نہیں کھایا تھا۔ اس بزرگوار نے جھے کہا: آیا وطن جانا پند کروگے؟! میں نے عرض کیا: جھے وطن کون لے جائے گا۔ انہوں نے فر مایا: ہم قادر ہیں کہ تہمیں وطن بہچا کیں۔ پھر آپ بالیتا ہے دعا پڑھی اور آسان کی جانب ہا تھا اٹھائے اور فر مایا: ای وقت، میں نے دیکھا تو بادل حاضر ہوگیا۔ اس نے عرض کیا: السلام و علیکم یا ولی الله و حجته آپ بالیتا ہے اس بادل ۔ اس نے عرض کیا: السلام و علیکم یا ولی الله و حجته آپ بالیتا ہے اس بادل ۔ اس نے عرض کیا: السلام کی جانب ہا کھا گیا اور دوسرا بادل آگیا۔ اس نے سلام کیا آپ یا عذاب بن کر ۔ سس؟ یہ بادل چلا گیا اور دوسرا بادل آگیا۔ اس نے سلام کیا آپ

(۱) بحارالانواركمپانى ج٢ص٥٦، ٢٥٠، ٢٥٠، ٢٥٠، ٢٥٠، ٢٥٠، ٢٥٠، ٢٥١، ٢٨١ - بحارالانوارجديدج ۱۵ ص١١٦، ١٥٢٥ - ١٥٠ اص١٢٥، ٢٣٩ - ١٤ص١٣٦، ٢١٥٠ -

(۲) بحار الانوار كمپانى جىك ٣٦٥ جەص ٣٤٦، ج٣٥ س١٣٥، ج٢٥ ٣٢٠ بسائر الدرجات ميل به كدر الانوار كمپانى جىك سائر الدرجات ميل به كدر كائم تا تالم كاچكرلگا كت بين بسائر الدرجات ميل باب معترف امير المونين علاقه بادل پرسوار بوكر آسان وزمين مسلط اور آگاه بين بيسائر الدرجات ميل باب هاميل به كده معرف امير المونين ولاقه بادل پرسوار بوكر آسان وزمين كى سير پرمسلط اور آگاه بين

(حواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه > ......

علائلہ نے جواب سلام دیا۔ آپ علائلہ نے بوچھا کہاں جارہ ہو؟!اس نے عرض کیا ارتب ہو؟!اس نے عرض کیا رحمت بن کرطالقان جارہا ہوں۔ آپ علائلہ نے فرمایا: میں ایک امانت تیرے سپردکرتا ہوں اسے امن وامان سے طالقان پہنچادینا۔ بادل نے عرض کیا: آپ علائلہ کی اطاعت ہوگی۔ آپ علائلہ نے فرمایا زمین پرآ جاؤ۔ وہ بادل زمین پرآ گیا۔ تو آپ علائلہ نے میرا ہازو پکڑ کر مجھے بادل پر سوار کیا۔ اس وقت میں نے عرض کیا : آپ علائلہ کو خدا تھا لا کہ خصرت علی علائلہ اور آئمہ صدی کالائلہ کی قتم دیتا ہوں آپ علائلہ مجھے بتا کیں ، رسول طبق گائیہ ہم میں ؟! آپ علائلہ اور آئمہ صدی کالائلہ کی قتم دیتا ہوں آپ علائلہ موتی ہے ضائی ہیں ہوتی ہے ضائی ہیں ہوتی ہے ضائی ہیں ہوتی ہے ضائی ہیں ہوتی ہوتی ہے سے خالی ہیں ہوتی ہوتی ہے۔ میں اللہ کی جمت ہوں اور میں موتی ابن جمعن علائلہ ہوں۔ پھر آپ علائلہ ان وی موتی ہے۔ میں اللہ کی جمت ہوں اور میں موتی کی کوئی تکا یف نہیں دیکھی اور تھوڑی میں در میں طالقان پہنچ گیا۔ (۱)

ضروری ہے کہ مرد ہمدانی کا قصہ ہی یہاں مخضراً نقل کیا جائے کیونکہ وہ علی بن صالح کے قصہ کی شبیہ ہے۔

شخ صدوق اپنی کتاب کمال الدین میں بیان کرتے ہیں کہ اہل ہمدان میں سے ایک شخص نے کہا کہ میں نے طے کیا اور شخص نے کہا کہ میں جج سے واپس آرہا تھا۔ چند منازل کا سفر میں نے طے کیا اور میں بہت ہی تھک چکا تھا۔ میں نے تھوڑ اسا آرام کیا اور جب بیدار ہوا تو قافلہ کا کوئی نام ونشان نہیں تھا۔ میں اس پریشانی کے عالم میں امام زمانہ علائق (عج) سے متوسل ہوا

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ......

ا ا ا الله محص عالى شان كل نظر آيا مين اس محل ك قريب كيا تو خادم في محص اندر جانے کی اجازت دے دی میں نے وہاں وہاں ایک چودھویں کے جاند کی مانند بزرگوارکود یکھا۔آپیلائلم نے فرمایا جانتے ہومیں کون ہوں؟!میں نے عرض کیا نہیں \_آ بياليكم نے فرمايا ميں قائم المحد ملينكم (عج) بهوں جو كه آخرالزمان ميں ظهور كروں گا اور میں زمین کوعدل وانصاف سے بھردوں گا۔اس کے بعد فرمایا: تو فلاں ہمدانی ہے \_ میں نے عرض کیا جی ہاں ،،آپ علائنلانے بوچھا اپنے شہراوروطن واپس جانا چاہتے مو؟!مين نعوض كياجي بإن،آپيليكان غادم كواشاره كيا-خادم في بييون والى تھیلی مجھے دے دی۔اور چند قدم میرے ساتھ آیا۔ تواس نے یو جھا پیکون ہی جگہ ہے میں نے عض کی اسدآباد المسلام ان کی طرح ہے۔اس نے کہا بداسدآباد ہے۔اس نے کہاسلامتی سے جاؤ۔ میں نے دیکھا تو وہ خادم موجود نہیں تھا۔ میں اسد آبادیں داخل ہوا اور میں نے تھیلی والی رقم کو گنا بچیاس دینار تھے۔پھر میں وہاں سے ہمدان آگیا۔جب تک وہ دینار میرے پاس تھے پرے لیے خیروبرکت بھی زباده تھی۔(۲)

حضرت سلیمان بن داؤر دیلائل جن کے پاس اسم اعظم کا ایک حرف تھا ان کے لیے ہوا مسخرتھی اور ان کی بساط پر جتنے لوگ ہوتے تھے ہوانہیں لے کر اڑتی تھی ۔جس جگه جاتے وہاں ہوا لے جاتی تھی ۔جیوانات ۔اور جن وانس کی صدا بھی ہواان کے کا نول تک پہنچاتی تھی ۔خداوند عالم نے پیغیراکرم طبع ایکٹر اگرم التی ایکٹر کے اوصیا عیلائلم کو اور آپ طبع ایکٹر کے اوصیا عیلائلم کو

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

سلیمان اللئل اورسارے پیغیمرول سے بہتر عطافر مائے ہیں۔جوچیزیں تمام انبیاء کودی
گئیں وہ سب کی سب حضرت محمد طلع اللہ کا کہ عطام و کئیں۔ بیتمام چیزیں حضرات اوصیاء
کووار ثت میں ملی ہیں۔ پس ہوااور بادل کارسول اکرم طلع اللہ اور آئمہ هدی کے لیے
مسخر ہونا اوضح الواضحات میں سے ہے۔ اس کا منکر معارف قران سے جاہل ہے۔

(اس کی جہالت اس کے لیے کافی ہے)

(١) بحار الانواركمياني ج ااص ١٩٥٥ اثبات العداة ج اباب مجزات امام زمان علالتكم

(جواه العبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

فصل دواز دہم

یانی کیاطاعت۔

پانی حضرات معصومین علائل کامطیع وفر مارداد ہے۔ یہ حضرات پانی جس چیز میں چاہیں بدل دیں جیسا کہ مرد بلخی کامشہور واقعہ ہے۔ اس فی حضرات امام سجاد کے دست اطہر پر پانی ڈالا تو پانی جو ہرات میں تبدیل ہوگیا۔ وہ واقعہ پچھ یوں ہے کہ بلخ کا ایک بزرگ مومن کئی سالوں سے بیت اللّٰد کی زیارت کوجا تا تھا اور اس کے ساتھ مدینہ منورہ کی زیارت بھی کرتا تھا۔ وہ ہرسال حضرت امام سجاد ساتھ مدینہ منورہ کی زیارت بھی کرتا تھا۔ وہ ہرسال حضرت امام سجاد ساتھ کے لیے تھا کف لیے آتا۔ ایک سال وہ واپس گیا تو اس کی المیہ نے اظہار کیا کہ آپ تو اپنی چلا جا تا۔ ایک سال وہ واپس گیا تو اس کی المیہ نے اظہار کیا کہ آپ تو اپنی امام کے لیے ہرسال

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

تحا كف لے جاتے ہوليكن امام نے تو تبھى آ بيلائل كو پچھ بيں ديا \_ اس مومن بزرگوارنے جواب دیا جس امام علائد کے لیے میں تھے لے جاتا ہوں۔وہ دنیاوآ خرت کے مالک ہیں۔جو کچھلوگوں کے ہاتھ میں ہےوہ امامیلائلم کے اختیار میں ہے کیونکہ وہ اللہ کے خلیفہ، ججت خدا، اور پسر پنیبر طلی کیا ہم اور کا تنات عالم کی ہرجنس کے بیشوا ہیں۔جب عورت نے بیہ بات سی تو وہ خاموش ہوگئ۔دوسرے سال جب وہ موں جے کے لیے تیار ہوئے اور جے اداکرنے کے بعد مدینہ منورہ میں حضرت سجاد علاليًكم كي خدمت مين ميني تواس مردمومن في آپ الليكم كي دست بوسي كي ر دسترخوان لگا ہواتھا۔حضرت علیشہ نے اس سے فرمایا ، کھانا کھا اُ کھانا کھانے کے بعد طشت اورآ فآبہ لایا گیا۔ مرد بخی آ کے آئے تا کہ آپ بلائلم کے دست مبارک پریانی ڈالوں۔آپ علائلا نے فرمایا تم ہمارے مہمان تم میرے ہاتھوں یہ پانی ڈالنا پسند كروك\_اس في عرض كيا: مين آب علائله كي خدمت كرنا حابتا بول \_آب علائله في فرمایا: اگرآپ علایشان کو پیند کرتے ہیں اور میں بھی تنہیں ایک ایک چیز دکھاؤں گا جسے دیکھ کرتم خوش ہوجاؤ گے اور پیند بھی کرو گے۔اس نے آپ علائلا کے ہاتھوں پر یانی ڈالا بہاں تک طشت کا ایک سوم حصہ یانی سے بھر گیا۔ آپ علائق نے فر مایا طشت میں کیا ہے؟اس نے کہامولایانی ہے۔آپ النظم نے فرمایایا قوت احرب - جب اس نے طشت کوغور سے دیکھا تو یانی یا قوت احمر ہوچکا تھا۔ آپ علائلم نے فرمایا: یانی ڈالو

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية النكونيّه) .....

۔اس نے یانی ڈالا یہاں تک طشت دوسوم حصہ یانی سے بھر گیا آپ علالئلا نے فر مایا \_طشت میں کیا ہے؟ عرض کی یانی ہے۔آب علائلم نے فرمایا زمروسبر ہے۔اس نے و يكها بيرحصه زمر دسبر بن چكاتھا \_آپ عليسًا في فرمايا: ياني ڈالو-اس نے ياني ڈالا يهال تك كهطشت يانى سے ير موكيا اورآب الله الله فرمايا: كياد يكھتے مواس نے عرض كى يانى ہے۔آپ علائلم نے فرمایا: درسفید ہیں۔اسمومن نے بہت تعجب كيا۔اوروه آب علالتم من المعول كر بوس لے رما تھا۔آب علالتم فرمایا: بیتحا كف مارى طرف سے اپنی زوجہ کودے دینا۔اور ہاری طرف سے معذرت مجھی کرنا۔جب وہ شخص آپ علالته کی خدمت ہوا ادراس نے وہ جواہرات اپنی بیوی کودیتے اوراس کوسارا واقعہ کی تفصیل ہے بیان کی اس خاتون نے سجدہ شکرادا کیا اور اپنے شوہرکوشم دی کہ آئندہ سال مجھے بھی جج برساتھ کے جانا ۔جب جج کا وقت آیا تو وہ خاتون اپنے شوہر کے ہمراہ چلی گئی۔وہ سفر میں مریض ہوگئی اور مدیبنہ کے قریب فوت ہوگئی۔مردبلخی نے اس کی میت اپنے خیمے میں رکھی اور روتا ہوا آپ علائلم کی خدمت میں حاضر ہوا۔اس نے زوجہ کی وفات کے بارے میں آپ علائق کوآگاہ کیا۔آپ ئ نے دورکعت نماز پڑھی اس کے بعد دعا کی اور پنجی سے فرمایا :اپنی زوجہ کے پاس جاؤ ۔خداوند عالم نے اپنی قدرت کا ملہ سے اسے زندہ کیا ہے۔وہ دوڑتا ہواا پنے خیمے میں آیا تواس نے دیکھااس کی بیوی زندہ ہو چکی ہے۔ شوہر نے زوجہ سے او جھا کہ خدا وندعالم \_ نے تحقیے کیسے زندہ کیا ہے؟!اس نے کہا ملک الموت نے میری روح قبض کی

((جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .......

اور فلاں فلاں صفت والا جوان آیا۔وہ جس صفت کا کہتی مومن بلخی کہتا کہ یہ میرے مولا زین العابدین علائلم کی صفت ہے۔جونہی ملک الموت نے اس جوان کو دیکھا اس کے یاؤں چومنے لگا۔اور ملک الموت نے عرض کیا

السلام عليك يا حجة الله في عرضه السلام عليك يا زين العابدين

\_اس نے سلام کا جواب دیا امام اللی اس فی نون کی روح اس

کے بدن میں واپس پہنچادو۔ یہ خاتون ہماری زیارت کا ارادہ رکھتی ہے اور میں نے خداوند عالم سے کہدویا ہے اس کی زندگی تیس سال مزید برا ھادی جائے۔

ملک الموت نے عرض کیا: میں آپ علائم کا مطبع اور تا بعد ار ہوں۔ پس اس نے میری روح واپس میرے بدن میں ڈال دی۔ پس مرد بخی اپنی زوجہ کے ہمراہ مدینہ کی طرف روانہ ہوئے۔ جب آپ علائم کی خدمت میں حاضر ہوئے تو خاتون نے کہا: خدا کی قشم یہ وہی جوان ہے جس نے ملک الموت کو تھم دیا تھا کہ میری روح واپس کردی جائے۔ اور یہ دونوں میاں ہوگ آپ علائم کی خدمت میں رہے یہاں تک انہوں نے وفات بائی۔ (۱)

دوسری روایت ہے کہ ایک دفعہ حضرت موی ابن جعفر علائلم کے ارادہ سے آپ اکے ہاتھوں پہ پانی ڈالا گیا تو وہ سونا اور قیمتی موتی بن گئے۔(۲) ایک شخص حضرت امام رضا علائلم کی خدمت میں کافی رقم لے آیا لیکن اس نے دیکھا (حِواهِ العبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) ......

كرآب السَّليم اس رقم كي وجه عين خوش نهيس موت -اس وجه عدوه افسر ده موا-اوراس نے اپنے دل میں کہا میں بہت زیادہ مال آپ علائقہ کی خدمت میں لایا ہوں کیکن میں نے آپالینکا کے چیرے برخوشی کے آثارہیں دیکھے۔آپالینکا نے اپنے غلام کو حکم دیا ۔ طشت اور یانی لے آؤ۔ آپ علائلا ایک تخت پرتشریف فرما ہوئے اور غلام سے کہا میرے ہاتھوں پریانی ڈالو۔ جب اس نے یانی ڈالاتو دیکھا کہ آپ علالیم کی انگلیوں ہے سونا نکل کر طشت میں جا گرتا ۔ پس آپ علائشا اس شخص کی طرف متوجہ ہوئے اور فر مایا جواس طرح ہواس کی نگاہ میں دنیا دی مال دمتاع کی کوئی اہمیت نہیں ہے۔ (۳) محمد بن اسحاق حضرت امام سجاد علائله کی خدمت میں حاضر ہوااوراس نے عرض کیا دریا میں طغیانی کی وجہ سے ہمیں یا بھے لا کھ درہم کا سالانہ نقصان ہوتا ہے۔آپ ﴾ نے اسے انگوشی دی اور فر مایا اسے دریا میں ڈال دینا رادی کہتے ہیں میں نے اسی طرح کیااوراس کے بعد دریا میں بھی تبدیلی نہ آئی وہ سر دیوں اور گرمیوں میں ایک ہی کیفت سے بہتارہتاتھا۔ (۴)

<sup>(</sup>۱) بحارالانور كمپانی جااص ۱۵ج۲ م ۲۵ س

<sup>(</sup>۲) بحارالانور كمياني ج ااص ۲۴۳ ج ۲۴ ص آ\_

<sup>(</sup>٣) بحار الانواركمپانى ج١٢ص١٩ كشف الغمه مدينة المعاجز اثبات الهداة اصول كافى م

<sup>(</sup>٣) شخ حرعاملی نے اثبات العداۃ میں نقل کی ہے۔

(جواهر العبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

تيربهو يي فصل

ملائكه كاحضرت محمد طلتي يناتم اورآئمه هدى يالينه كالمطيع مونا \_

چوقی فصل میں واضح ہوا ہے کہ تمام موجودات عالم چاہے وہ زمین ہیں یا آسانی سب وہ پیغیبرا کرم طرفہ آئی ہے اور آئمہ صدی الیسٹا کی فرمانبردار ہیں۔اور مومن بلخی کے واقعہ میں بیان ہو چکا ہے کہ حضرت سجاد علیلئل نے اس مومن کی بیوی کوزندہ کیا اور ملک الموت نے ملک الموت نے ملک الموت نے آپیلیئل کی اطاعت کی اور روح واپس لوٹائی جائے ۔ تو ملک الموت نے آپیلیئل کی اطاعت کی اور روح واپس لوٹا دی۔اور اس نے عرض کیا: اے ولی خد اربوں۔

صفوان بن بیلی نے روایت نقل کی ہے کہ عبدی ،، نے مجھ سے کہا کہ میری بیوی

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

نے کہاہے کہ کافی عرصہ سے ہم حضرت امام صادق علیلیم کی خدمت سے مشرف نہیں ہوئے۔ضروری ہے کہ اس سال حج برجائیں اور آ ہے اللہ کی زیارت بھی کریں۔ میں نے کہا خدا کی قسم ہمارے ماس کچھ بھی نہیں ہے اور ہم سفر حج پرنہیں جاسکتے۔میری بیوی نے مجھ سے کہا میرے کیڑے اور میرے زیورات چ دوتا کہ فج کے اسباب مہیا ہوں ۔ میں نے سب کچھ فروخت کردیا۔اور ہم روانہ سفر ہو گئے ۔ جب ہم مدینہ کے قریب پہنچے تو میری بیوی سخت بیار ہوگئی یہاں تک کہوہ قریب المرگ ہوگئی۔ میں اس سے ناامید ہو چکا تھا۔اسی عالم میں مدینہ میں داخل ہوا اور حضرت صادق علائقام کی خدمت میں حاضر ہوا۔ میں نے سارہ واقعہ آ یالیٹھ کی خدمت میں بیان کیا: آپ علايتك نے فرمايا بتم اسى وجه سے افسر دہ ہو۔ میں نے عرض كيا: جي بان: آب علایتك نے فرمایا میں نے دعا کی ہے تواسے سیج وسالم یائے گا اور اسے ایک خاص قسم کی شکر کھلا نا میں فوراً واپس آیا تو میں نے وہی کچھ مشاہدہ کیا جوآپ علائشا نے فر مایا تھا۔ میں نے اس سے احوال برس کی ۔اس نے کہا میں قریب المرگ ہو چکی تھی ایک نوجوان تشریف لائے اور انہوں نے میری عیادت کی ۔ میں نے عرض کیا : میں موت کے منہ میں جا بچی ہوں اور پیسامنے ملک الموت ہے جومیری روح قبض کرنے کے لیے آیا ہے۔اس جوان نے فرمایا :اے ملک الموت :اس نے جواب دیا لبیک یا امام الحق آپ علالتلانے فرمایا کیا تو میری اطاعت پر مامور نہیں ہے؟! ملک الموت نے عرض کیا: جی ہاں۔آپ علیلتا نے فر مایا میں تخفیے تھم دیتا ہوں کہاس خاتون کی روح

(حِواهِ العبقرية في اثبات ولاية التكونيّه > ......

بیس سال بعد قبض کرنا۔اس ملک الموت نے عرض کیا میں آپ علائظ کی اطاعت کرتا ہوں اور کروں گا۔ پس وہ جوان اور ملک الموت کے ساتھ چلے گئے۔اور میں ٹھیک ہوگی ہوں۔(1)

روایت میں ہے کہ حضرت امیر المونین علی ابن ابیطالب علائلہ کو تکم دیا: ابلیس اور اس امت کے فرعون کو حاضر کر دو انہوں نے زفر کو حاضر کیا (۲)

بہت زیادہ روایت میں ہے کہ اور اس بات کو اہلسنت نے اور شیعوں نے کثر ت سے نقل کیا ہے کہ حضرت علی علائلہ کی خدمت میں ملا تکہ حاضر ہوتے تھے اور آپ للائلہ کوسلام کرتے تھے ۔ اور آپ کے استعفار کرتے تھے ۔ اور حضرت علی علی اللیکہ کی خدمت کے فرید اللی حاصل کرتے تھے ۔ اور آپ علائلہ کی خدمت کرنے پہنچر کیا کرتے تھے ۔ اور آپ علائلہ کی خدمت کرنے پہنچر کیا کرتے تھے ۔ کیونکہ خدا نے آپ علیائلہ کے نور سے ملائکہ کوخلق فر مایا کرنے پہنچر کیا کرتے تھے ۔ کیونکہ خدا نے آپ علیائلہ کے نور سے ملائکہ کوخلق فر مایا وزر عالم نے ان حضرات معصومین علائلہ کے والایت واجب قرار دی ہے ۔ خدا وند عالم نے ان سب ملائکہ پرمجر وآل محمولیائلہ کی ولایت واجب قرار دی ہے (۳)

(۱) بحارالانوار کمپانی باب مجمزات حفرت صادق ص ۱۳۵ خرائ والجرائ راوندی اثبات الحداة حرماً ملی میں بھی ندکور ہے۔ (۲) بحارالانوار ۲۳۳ ص ۵۵ متندرک سفیند البحار جاب (اہلیس) (۳) بحارالانوار کمپانی ج وص ۲۲ سے ۱۳۳۳ م ۹۳ باب حب ملائک نسبت باامیر المونین علائلا۔ (۳) بحارالانوار کمپانی ج وص ۲۲ سے ۲۳۳ م ۹۳ باب حب ملائک نسبت باامیر المونین علائلا۔

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

خدانے ان حضرات کے اسماگرامی عرش، کرسی ، لوح ، ملائکہ کی پیشانیوں اور جنت کے درواز ول پر لکھے ہیں (1)

جبرائیل علائل نے ان حفرات کے اساء گرامی عرش پرمرقوم دیکھے تو عرض کیا: اے
بارالہا میں مجھے ان ہستیوں کا واسطہ یتا ہوں تو مجھے ان کا خادم بناد ہے۔ (۲)
حضرت امام محریقی علائل کی حدیث میں ہے کہ حضرت امام رضاعلائل ایک مریض کی
عیادت کے لیے تشریف لائے تو وہ مریض حالت احتصار میں تھا۔ اوروہ مریض آپ
عیادت کے لیے تشریف لائے تو وہ مریض حالت احتصار میں تھا۔ اوروہ مریض آپ
علائل کے جانے کی وجہ سے بہتر ہوگیا اور اس نے عرض کیا: مولا علائل سامنے ملائکہ کا
گروہ کھڑا ہے آپ علائل اجازت دیں تا کہ وہ بیٹے جا کیں۔ آپ علائش نے اجازت دی
تو وہ بیٹے گئے۔ انہوں نے عرض کیا اگر سارے فرشتے بھی یہاں حاضر ہوتے تو جب
تک آپلائل اجازت نہ دیتے وہ کھڑے ہی دو کھڑے ہی کہ ہم آئمہ ھدگ علیہ مطبع رہیں۔ (۳)

(۱) بحار الانوار كمپانى ج مى ٣٥٠ ـ (٢) متدرك سفينه البحارج ٢٥ س٣٧ (٣) بحار الانوار كمپانى ج مى ١٥٠ ـ (٢) متدرك سفينه البحارج ٢٥ س٣٥ ـ ٢٠٠٠ ـ بحار الانوارج و ميل و بحار ١٥٠ ـ بحار الانوارج و ميل و بحار ١٥٠ ـ بحار الانوارج و ميل الميل بيانات شيطان وجنات و بحار الانوار كمپانى ج ١٠٠ باب نوح الجن و بهت زياده روايات ميل ميكه جنات نيامام حسن علائم برنوحه سرائى كى سے متدرك سفينه البحارج ٢٥ س١١٠ ـ (١) بحار الانوارجديدج ٢٥ مـ ١٩٥ ـ ـ

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ......



چۇد ہو يى فصل

جنات اورشیاطین کی اطاعت۔

صاحب ملک عظیم پیغیراکرم طلق آلیا م اور آئمہ هدی علیهم السلام ہیں۔ ان حضرات کے پاس بہتر حروف اسم اعظم ہیں۔ اور تمام کمالات وعلوم انبیا ومرسلین کے وارث ہیں۔ آصف اور حضرت سلیمان علیا ہم کاعلم ان حضرات علیا ہم کے مقابلے میں

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

بحرذ خارے مقابلے میں ایک قطرہ کی مانندہے۔ تمام موجودات عالم ان کے فرمانبردار ہیں۔ السے کافی موارد ہیں۔

اصول کافی باب جنات حضرات آئمگیهم السلام کی خدمت حاضر ہوتے ہیں۔وہ حلال وحرام کے مسائل دریافت کرتے ہیں۔ آئمگیهم السلام ان کوفر مان دیتے ہیں اور آئمہ علائل کے ہر حکم کو بجالاتے دیں۔ آئیسے موار دبہت زیادہ ہیں۔

ایک مورد یہ ہے کہ حضرت امام کی بالی النظام کا خط ایک جن نے سد بر میر فی تک بہنچایا۔اور دوسر اخط جابر جعفی کے لیے بھی جن بی لایا۔ جب سد بر میر فی آپ علالئلم کی خدمت میں حاضر بھوا تو آپ علالئلم نے فرمایا: ہمارے خدمت گزار جن بیں وہ ہمیشہ ہمارے تا بع بیں جب ہم آبیں تکم دیں تو وہ فوراً تعمیل کرتے ہیں۔

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه > .....

#### خاتمه

## اس میں دومقصد ہیں

مقصداول: ان شہاب کا جواب جوولایت تکوینی کے بارے میں وارد ہوئے ہیں۔

مقصد دوم: كيفيت خلقت محمر طلي المراجع وعرت طاهره عليسًا ١٠ مقصد كيليم مم ن

"رساله نورالانوار" رهاب

اورہم اس پراکتفاء کیاہے

فصل اول: آیات منشابہات کا جواب جو کہ بعض لوگوں نے اپنی مرضی سے تفسیر کی ہے۔ اور ان کے ذریعے حضرت پیٹیم را کرم طلق ایکٹام کی ورائل عترت طاہرہ علیالہ کی ولایت تکوین کی نفی کی ہے۔

کلی طور پر پروردگار کی مراد، آیات قرآن (بعنی غیراز واضحات وقطیعات ) کے لیے ضروری ہے کہ تغییر کوعترت طاہرہ کے بیان کے ذریعے واضح کیا جائے۔ اس کے بغیر علماء شیعہ پر جمت قائم کرنا صحیح نہیں ہوگا۔ جبیبا کہ یہ بات پہلے بیان ہوچکی

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

ہے۔ اگر کسی آیت میں متعدد معانی کا احمال ہوتو ہم اہل بیت علیطا کے بغیر کسی بھی معنی کو اختیار نہیں کر سکتے ۔ اور ہم اس معنی پر اساس بھی نہیں قائم کر سکتے۔

یہ نہایت ہی بدتر ہے کہ اہل بیت علائق نے ایک بیان فرمایا ہے یا آیک معنی بیان فرمایا ہے یا آیک معنی بیان فرمایا ہے یا آیک معنی بیان فرمایا ہے۔ بیان فرمایا ہے۔ انسان اس کونہ مانے اور اس کے علاوہ کسی اور معنی کواختیار کرے۔ اور اس آیت سے احتجاج کی کڑی ہے۔

لَيْسَ لَكَ مِنْ الْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَا يُعَدِّبَهُمْ فَا يُعَدِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ طَالِمُونَ (١٢٨) العمران آيت ١٢٨

''(اےرسول طلی کی کہ ماراتواس میں کچھ بس نہیں ہے خدا ان کی توبہ قبول کرے یاان کی میزاء کرے کیانہ کی میں کا کہ ا ایاان کی سزاء کرے کیونکہ وہ ظالم تو ضرور ہیں''

ا پنی مرضی سے ترجمہ کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ کوئی بھی ان امور میں سے تیرے لیے اور تیرے عہدہ کے لینہیں ہے

خداوندعالم ان کی توبہ قبول کرے یا نہیں عذاب دے!

کہتے ہیں کہ کلمہ (شیء) اس آیت میں نفی کے بعد واقع ہوا ہے اور بیموم کا فاکدہ دیتا ہے۔ بعنی کوئی بھی کام برعہدہ رسول خداط تی کیلئے ولایت کے تکویدیہ کے امور میں سے نہیں ہے۔ اگر کوئی کے کہ اس آیت کی تفسیر میں امام علائل ان فرمایا: امور حلال وحرام کرشیء وہ فقط اسی کے ہاتھ میں ہے۔ جواب: ہاں بیدرست ہے کہ حلال وحرام امور شریعی میں سے ہے اور بید کام عہدہ رسالت پر ہے اور بید عموم مستنیٰ ہوا ہے

(جواهرالعبنرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

۔ ہمارامدعا بھی یہی ہے کہرسول خداط پی آئی درامورتشریعی میں ولایت رکھتے ہیں اور امور تکوینی میں ولایت ان سے صلب کی گئی ہے

حقيركهتاب بيزجمه غلطب

اول آیت میں کلمدلک (برائے تو) اور کلمد (علیک) (برعبدہ دسالت) یہاں پرنہیں ہے لیہ معنی بیہ ہے لیہ عنی بیہ ہے لیہ معنی بیہ ہے کہ برتکایف کہ تیرے عہدہ پرکوئی شی نہیں ہے۔،باطل ہے کیونکہ اس کا لاز مدید ہے کہ ہرتکایف شرعی نبی اکرم طبق الیا ہے ہے کہ معنی ہوجاتی ہے۔

ووم: اگرچہ لفظ شیء نفی کے بحد کرہ استعال ہوا ہے لیکن یہ مقصد ہے (من الامر) سے بینی اشیاء میں سے شیء تہارے لیے نہیں ہے ۔ اور الف لام آیت میں عہد کے لیے ہے جیسا کہ: شخ طبری نے بھی فرمایا ہے۔ بعنی موضوع معبود کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ بعنی اس امر مخصوص سے کوئی چیز تمہار سے ساتھ نہیں ہے۔ اور مراد از امر مخصوص ومعبود بحسب روایت: ولایت حضرت امیر المونین علائق ہے اور مراد از امر مخصوص ومعبود بحسب روایت: ولایت حضرت امیر المونین علائق ہے ۔ حضرت امام محمد باقر علائق سے فرمایا: یعنی اختیار ولایت وخلافت با خدا ہے تمہارے لیے نہیں ہے خدا تمہارے خلیفہ کو معین کرے گا اور اثمام جمت کرے گا۔ اور اگر آئی ہے تر میں الامور) ان کا ترجہ شیح ہوتا۔ ابھی تک ایس بات نازل نہیں ہوئی۔ ترجہ شیح ہوتا۔ ابھی تک ایس بات نازل نہیں ہوئی۔

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ......

ثقة الجليل القدر جناب عياشي كدان كي وثاقت پرموردا تفاق ہے۔ انہوں نے اپنی تفیر میں جابر جعفی سے روایت نقل كی ہے۔ كہ میں نے حضرت باقر علیائل كی خدمت میں بي آیت تلاوت كی۔ آپ علیائل نے فر مایا: الله كی شم ان كے ليے امرشیء ہے كيكن وہ نہيں جو بچھتم نے خیال كیا ہے۔ اور میں نے عرض كیا تمہارے ليے امرے كیا مراد ہے۔ یہاں بیان كرتا ہوں پینم براكرم التي ليائم ، ابلاغ ولا بت علی ابن ابیطالب علیائل پر مامور شے اور جانے تھے كہ كافی زیادہ افرادامت حضرت علی علیائل سے دشمنی رکھتے ہیں اور ان کے خداداد فضائل پر حسد كرتے ہیں۔

اسی وجہ ہے آپ قبی طور پر محرون تھے۔ یہ آیت نازل ہوئی کہ یہ امر (نصب خلیفہ)
تیرے اختیار میں نہیں ہے تم اسی بلیغ کر واوراس میں دیر نہ کرو) یہ خدا کی مراد ہے اور
یہ بی امر ہے جو پیغیبرا کرم طبق آلی تم کے اختیار سے خارج کیا ہے (نہ کہ امور دیگر نہ وہ
امور جن کا تم لوگ تصور کرتے ہو) کس طرح ممکن ہے کہ نبی اکرم طبق آلی تم کوئی امر نہ ہودر حالا نکہ خدا نے اسیر دکیا ہے۔ اور فر مایا ہے بینیم اکرم طبق آلی تم نے جس
چیز کو حلال کیا ہے وہ حلال ہے اور جس کو حرام کیا ہے وہ حرام ہے۔ وہ یہ ہے کلام خدا

یہ کی وحلال کیا ہے وہ حلال ہے اور جس کو حرام کیا ہے وہ حرام ہے۔ وہ یہ ہے کلام خدا

وَمَا آتَاكُمْ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ (2)

اور جلد ہی دوسرے موارد بیان ہوں گے۔انشاءاللہ۔

مفسرین نے کلمہ (الامر) کو عمویت نہیں دی اور الف اور لام کوعہد قرار دیا ہے

(حواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

ارشاد ہے۔کہاس سے مرادمطالب مذکورہ درسیاق آیت کریمہ ہیں اور ان میں سے شیخ طبری نے اپنی تفسیر میں اس آیت سے پہلے والی آیات مرادلیں ہیں۔اور فرمایا ہا کہ بیظفراور کے اور ماسبق کی طرف اشارہ ہے انہوں نے کہا کہ بیظفراور غلبهِ مومنین بر کفار دوآیات قبل نہیں تھا مگر از طرف پر وردگار۔ بیخداکی مدداس لیے تھی کہ خدانے جابا ہے۔ کہ تمام کفار کونیست و نابود کرے اوران میں ایک گروہ کو ذلیل و اسیرا کرے۔وہ لوگ ذلت وتقارت کے ساتھ مہلان جنگ سے اپنی جگہ واپس لوٹ آئیں۔اورمسلمانوں کی اس مرداور کفار کی ذانت کا اختیار فقط خدا ہی کو ہے۔ یا ہدایت كرنے ، قبول كرنے باعذاب دين كالفتيار ، ي فقط خدا كو ہے۔ پس جناب طبرسي نے فرمایا ہے۔ کہ میہ آیت شریفہ دلالت کرتی ہے کہ مددگاری اور قبول توبہ کے امور فقط خدا ہی کے اختیار میں ہیں اور لفظ امر قرآن مجید اور روایات میں چھ معنوں میں استعال ہوا ہے جبیبا کہ ہم نے متدرک سفینہ البحار میں مادہ (امر) میں بیان کیاہے۔ بہت زیادہ روایات میں امر سے مراد ولایت اور آمامت ہے کیس اگر خدا قیامت کے دن ان لوگوں سے یو چھے کہ ہم نے کلمہ امر سے مرادان آیٹ میں (كَيْسَ لَكَ مِنْ الْأَمْرِ شَيْء )نصب امام عدولايت امام مراد هي توتم في معنی کیوں نہیں لیا۔ تونے اپنی مرضی سے روایت کی ہے اور اہل بیت علائقام کی طرف کوئی مراجعہ نہیں کیا اور اگر تونے مراجعہ کیا ہے تونے دیکھانہیں امام پنجم علالہ ا امرے مرادولایت کی ہے۔ تواس کا قائل کیوں نہیں ہوا ....؟ پس بہلوگ مولا (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

المين کو کيا جواب ديں گے۔ پس جس قول کے وہ قائل ہوئے وہ ظاہر قرآن وروايت معصوم علائل کے خلاف ہے۔ حتی کہ مفسرين کے قول کے بھی خلاف ہے۔ تعجب کی بات بيہ ہے کہ آقابقی نے اس آیت (کیٹس لکک مِنْ الْکَامْوِ شَیْء) میں جابر بعضی کی روایت سے استدلال کیا ہے اور اس نے کہا ہے کہ روایت سے جھٹی کی روایت سے استدلال کیا ہے اور اس نے کہا ہے کہ روایت سے نے عمد آجابر کا نام نہیں لیا۔ پھر ہم پرا شکال کر دیا ہے۔ کہ ہم نے جابر کی روایت سے کیوں استدلال کیا ہے اور اس نے بھی بے حیائی کا ثبوت دیتے ہوئے جابر کو بھی برا کیوں استدلال کیا ہے اور اس نے بھی بے حیائی کا ثبوت دیتے ہوئے جابر کو بھی برا ہے اگر وہ رجال علامہ شی اور سفینۃ البحار محدث تمی کی طرف رجوع کرتا ہے۔ تو اسے معلوم ہو جاتا کہ جابر کس عزت وعظمت کے مالک ہیں۔ اگر کوئی شخص عربی نہیں جانیا تو اسے چا ہے کہ وہ منظمی الآمال (فارسی) مجزات حضرت امام محمد باقر علیا تھا کہ اس جابر کی عظمت وجلالت معلوم ہو جائے ۔ حتیٰ کہ اس علیا تھا کہ اور وشن ہو جائے شرط یہ ہے عنا داور ضد سے پر ہیز کر ہے۔ کیلئے حق واضح اور روش ہو جائے شرط یہ ہے عنا داور ضد سے پر ہیز کر ہے۔

شايدلام اس آيت ميليس لكك مِنْ الْأَمْوِ شَيْء

ملیت کیلئے ہواور مطلب یہ کہتم بذات خود کسی چیز کے مالک نہیں مگر جو کچھ تہیں خدا نے عطا کیا ہےاوراس آیت کی مثل ہے۔

قُلْ لاَأُمْ لِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ سوره اعراف آست ١٨٨:

کہدد یجئے میں اپنے طور کسی چیز کا مالک نہیں ہوں مگر جو پچھ خدا جا ہے۔

(حواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) ..... حضرت امام حسن عسكرى علايسكم نے فرمايا: (غلوك معنى ميں انشاء الله تعالى) بيان ہوگا۔ سی چز کے مالک نہیں ہیں مگر جو کچھ خدانے انہیں عطا کیا ہے۔ وہ موت، حیات، نشر ، قبض ، اور بسط میں کسی شیء کے مالک نہیں مگر جو کچھ خدانے انہیں عطا کیا ہے .... خدانے انہیں مالک بنایا ہے اور خداان سے زیادہ حق ملکیت رکھتا ہے۔اور یہ آیت ، آیات متشابھات میں سے ہے۔انکے معایراس آیت سے استدلال نہیں کیا جاسکتا ۔اور جولوگ جبر کے قائل ہیں انہوں نے اس۔ ساتدلال کیا ہے۔ اورسیدرضی صاحب منج البلاغه، کتاب حقائق الثاویل ج۵ص۲۲۹ بران سے نقل کیا ہے کہ اور انہوں نے اس کا بہترین جواب دیا ہے۔جو شخص مریض نہیں ہے وہ وہاں مراجعہ کرے ۔ تا کہ آیت کا مطلب واضح ہوجائے ۔ تا کہاس بے جیارہ کی غرض بھی واضح ہوجائے۔ شایدتو به کرلے اور مخالفین کی مد د کرنا چھوڑ دے۔ کس طرح ممکن ہے کہ بیہ حفرت محمد طلع ليزيم اور آئمه هدى عليهم السلام كيلئة امور تكويذيه مين ولايت اورا ختيار نه ہو۔ در حالانکہ حضرت سلیمان علائلہ کے لئے بداختیارات تھے۔خدا کے اس کیلئے ہوااور حیوانات کو منخر کیا تھا۔اوروسی سلیمان علائلم کو یہ طاقت دی تھی کہ ملک ساسے

. تخت بلقیس چشم زون میں منگوالیا۔ کیا ہمارے نبی طبق کیلیلم اور آ پطی کیلیلم کے وصی علائلہ ان سے افضل نہیں ہیں؟!!

وه آیات جن کا ترجمه اپنی مرضی سے کیا جار ہاہے وہ درج ذیل ہیں

## (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ سوره ال عمران ١٣٣

جواب: ان لوگول نے تغییر اور آیت کے آخر پرغور ہی نہیں کیا ہے آیت جنگ احدیث نازل ہوئی۔ شیطان نے آواز وی کہ محمد ملتی گلیا ہم قتل ہوگئے ہیں۔ تو کافی لوگوں نے کہا کہ اگر محمد ملتی گلیا ہم نی ہوتے توقل نے ہو تے اور بعض مونین نے کہا کہ آلوگ اپنے وین کا دفاع کرو۔!اور شہید ہوجاؤ۔! یہاں تک کی آپ ملتی گلیا ہم سے کمتی ہوجاؤ۔

اوربعض نے کہا اگر محمد طلخ اللہ قتل ہوگئے تو ہمارے لیے ہی بہتر ہے کہ ہم این سابقہ دین کی طرف بلیٹ جا کیں۔ اور کسی کو ابوسفیان کے پاس جیجیں تا کہ وہ اس سے ہمارے لیے امان لے آئے۔ ایسے جملے مسلمانوں کی زبان پر جاری ہوئے جب انہوں نے نبی اکرم طلخ اللہ کے اللہ کی حدرت کی ۔ تو انہوں نے تب مازل ہوئی کہ: محمد طلخ اللہ کہ انہاء ماسلف کی طرح ونیا سے چلے جا کیں یا زندہ رہیں تو تم لوگ اینے دین کا دفاع کرو!

خلاصه مطلب اس آیت کا بیرے کہ محمد طلع التی آئی ہوجاتے یا قتل ہوجاتے

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

دوسرے انبیاء کی طرح ، مطلب بنہیں کے مطابی آئی آئی کی رسالت کے علاہ اور کوئی صفت نہیں ہے۔ پس بیصفت دوسری صفت کی نفی نہیں کرتی ہے۔ تو یہ دوسری آیات کے منافی بھی نہیں بیں جود وسری صفات کو ثابت کرتی ہیں۔ جیسا کہ آیت کر یمہ منافی بھی نہیں بیس جود وسری صفات کو ثابت کرتی ہیں۔ جیسا کہ آیت کر یمہ منافی کھی خاتم الله و خاتم منافی بھی ناز کے اللہ و خاتم النہ بیست کے اللہ اللہ و کا کہ مسودہ احزاب) بی آیت موضوع خاتم النہیں پر شمتل ہے۔ جیسا کہ سلمان نماز کے شہد میں پڑھتے ہیں۔ موضوع خاتم النہیں پر شمتل ہے۔ جیسا کہ سلمان نماز کے شہد میں پڑھتے ہیں۔

(اشهد ان محمدا عبده ورسوله)

اورآیت (یَاأَیُّهَا النَّبِیُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاکُ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَلِیرًا (۴۵) اورآیت (شهیدا) بیل شامد، شهید، مبشر، نذیر، اور سراح منیر جیسی صفات بیان کی گئ بین -

ان آیات میں (رحمۃ للعالمین) اور (لیکون للعالمین نذیرا) انخفرت طلق الله الله مفت نذیرا ورحمت اللعالمین (کا کنات کیلئے رحمت) کوبیان کیا گیا ہے۔
اور دیگر آیات قرآنی میں صفت ذکر، بر بان بنعمت ، نور ، اور مشکاۃ (چراغ) کوبھی بیان کیا گیا ہے۔ یہ صفات بہت زیادہ ہیں اور کتب مناقب میں انکی تعداد چارسوتک بیان کی گئے ہے اور صفت شفیج المذنبین بھی آیات وروایات میں بیان کی گئے ہے۔
ایک صفت مثل اعلی بھی ان آیات میں بیان کی گئے ہے (ویلله الممثل الاعلی ) (وله المصل الاعلی ) مثل اعلی عراد چہاردہ معصوبین علائل کی ذات والاصفات ہے۔
المصل الاعلی ) مثل اعلی سے مراد چہاردہ معصوبین علائل کی ذات والاصفات ہے۔

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

اور متدرک سفین البحار میں مثل اعلیٰ کے بارے میں پندرہ روایات سے بھی زیادہ روایات سے بھی زیادہ روایات سے بھی زیادہ روایات نقل ہوئی ہیں۔روایات صیحہ اور معتبرہ میں حضرت پیامبرا کرم طلع اللّہ محضرت علی علیات کے ان حضرات علی علیات معضومین علیات کہ: ان حضرات معصومین علیات کے اللّہ کی مثل اعلیٰ ہیں۔(۱)

آؤرنورمقدی سے بھی مرادان ہستیوں کا نور ہے بھی ان کونورولایت ، بھی نورعلم ، بھی نورعلم ، بھی نورعش سے تعمیر کیا گیاہے۔ ان مطالب کی تفسیر مشدرک سفیۃ البحار میں بیان کی گئی ہے اور اس کی کچھ تفصیل کتاب تاریخ فلسلفہ اور تصوف ص۱۳۳۔ ۱۵ میں ذکور ہے۔ اور بھی درسالے ملم غیب میں بھی آئی گی انشاء اللہ۔

حضرت پیغیراکرم طلخ آلیم نے ایک خطب میں فرمایا ہے کہ نبحین کلمت التقوی وسبیل الهدی والمثل الاعلی والحج العظمیٰ ....) ہم کلم تقوی سبیل مرایت ،اللہ کی مثل الاعلی اور جمت عظمیٰ ہیں۔ بحار الانوار اور زیارت جامعہ کبیرہ میں یہ جملہ موجود ہے۔ شخ صدوق نے عون اخبار الرضاباب ۳۰ میں سے متعرفے کے ساتھ حضرت امام رضا علائق کے خادم یا سرے روایت کی ہے۔ کہ امام رضا علائق نے اپنے آبائے طاہرین علائق سے روایت کی ہے رسول اکرم طبخ آبائی نے حضرت علی علائق میں المنظم نے ایک علائق علیا تھا۔

<sup>(</sup>۱) تفسیر صافی بخسیر نورالثقلین میں (سوره روم) کی تفسیر میں نئین روایت وار د ہوئی ہیں کہ پینمبرا کرم ملتی آیکی ا ورآئمہ حدیٰ علیم اللہ کی مثل اعلیٰ ہیں۔

(جواهر العبقرية في اثبات ولاية التكونيّة ) ......

ے فرمایا: یاعلی! علیاته ا آپ علیقه جمت خدا، باب الله، الله کی طرف راسته، نباعظیم مسراط متنقیم الله کی مثل اعلی ہیں۔

حضرت امیر المومنین علائلام نے فرمایا: (امالی صدوق مجلس ۱۰) میں آیت الکبریٰ اوراللہ کی مثل اعلیٰ ہوں۔

حضرت امیر المونین علائلان فرمایا (مناقب) ہم اللہ کے خوبصورت نام اوراللہ کی اعلی مثل ہیں۔

(بحارالانوار کمپانی ج ااص ۱۹) میں روایت نقل کی گئی ہے۔ کہ حضرت امام سجاد علائلہ کی خدمت میں ایک ماہر فلکیات حاضر ہوا ہے سے علائلہ نے اس کوغیب کی باتیں بتائیں تو اس نے کہا میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ طلائلہ جست عظمیٰ ہثل اعلیٰ ،اور کلمہ تقویٰ ہیں۔ تو آپ علائلہ نے اس سے فر مایا کہتم نے بچ کہا ہے اور تم اسی عقیدہ پر قائم رہو! مدینۃ المعاجز میں بھی بیروایت نقل کی گئی ہے۔

پیغیبر طلق الیہ امام علیک اس نورعلم اور رحمت واسعہ کے حامل ہیں۔ پی طرت تمام گزشتہ اور آئندہ واقعات کو جانتے ہیں۔ خدا وند عالم نے انہیں جوقد رت عطا کی ہے اس کے ذریعے جو چاہیں کر سکتے ہیں۔ بیدا وند عالم کے شریک نہیں ہیں بیدخدا کے وزیر نظیر ، اور دہیر نہیں ہیں بلکہ خدا کے اطاعت گزار ہیں۔ بیخدا کی مخلوق اور مربوب ہیں۔ جو چیز بھی ان کے پاس ہے وہ سب اس کی عطا کر دہ ہے۔ خدا نے انہیں اپنی مثل اعلیٰ بنایا ہے کہ ان حضرات کاعلم خدا کے علم کا خمونہ ہے۔ ان کی قدرت خدا وند

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية النكونيّة) .....

متعال کی قدرت کانمونہ ہے۔اس علم وقدرت کوش سے بھی تعبیر کیا گیا ہے۔امام النظم اور نبی طبقہ لیا گیا ہے۔امام النظم اور نبی طبقہ لیا ہم اس کے حامل ہیں۔ان کاعلم اور قدرت اللہ کی طرف سے ہم اس کے حامل ہیں۔ ان کاعلم اور قدرت اللہ کی طرف سے ہم اس اور وہ مکان لیے یہ ہر کام کو جانے اور کر سکتے ہیں۔ پیغمبر طبقہ لیا ہم اور قدرت کے حامل ہونے کی وجہ سے ہر چیز کود کیفتے اور مشاہدہ کر تے ہیں ان کی آنکھوں کے سامنے کوئی تجاب اور رکا وٹ نہیں ہے۔ اب

حضرت محمد ملی البت کے دستان جناب موسی این عمران علائلم کی رسالت سے تشبید دینا اصلی رسالت سے تشبید دینا اصلی رسالت کی وجہ ہے جے کیکن درجات رسالت میں تشبید دینا بالکل صحیح نہیں ہے ۔ کیونکہ واضح ہے کہ حضرت موسی ابن عمران علائلم کی رسالت حضرت محمد طلی البتام کی رسالت کے برابر نہیں ہے۔ کیونکہ حضرت موسی علائلم کی رسالت آ مخضرت ملی ایک قضرہ ہے۔ کی رسالت کی نبیت بحرف خار کے مقابلے میں ایک قنطرہ ہے۔

جولوگ ولایت تکوین کے مشر ہیں وہ سورۃ جن کی اس آبہت سے استدلال کرتے ہیں ۔ فَکُلْ إِنِّسَى لَانَّ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اَحَدٌ وَلَنْ أَجِدُ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَدًا (۲۲) إِلَّا بَلاغًا مِنْ اللهِ أَحَدٌ وَلَنْ أَجِدُ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَدًا (۲۲) إِلَّا بَلاغًا مِنْ اللهِ وَرسَالَاتِه

اورانہوں نے اپنی تنگ نظری کے پیش نظر آیت کریمہ کا ترجمہ یوں کیا ہے۔ کہددو کہ میں تبہارے نفع نقصان کا مالک نہیں ہوں خدا کے علاوہ میری کوئی پناہ گاہ نہیں ہے۔ فقط میں پیغام پہنچانے والا ہوں۔ نہ تکوین کرنے والا ......! (جواه العبقريه في اثبات ولاية التكونيّة) مسسسسسس

حقر کہتا ہے کہ اس آیت کو دوسری آیات جوسورہ ایوس ہورہ اعراف اور دیگر
روایات کے ساتھ جمع کیا جائے اور معنی کیا جائے ۔ پس یوں کہا جائے کہ میں اپنی
طرف سے ضرر ورشد کا مالک نہیں ہوں مگر جو پچھ خدا چاہے کیونکہ پنجمبرا کرم طبق کیا ہے
اور دوسر بے لوگ پنی ہی قوت وطاقت کے مالک ہیں جتنی خدانے آئہیں عطاکی ہے
وہ اس کے مطابق نفع ونقصان کے مالک ہیں ۔ یہی وجہ ہے کہ دوسروں کو اور اپنے
وہ اس کے مطابق نفع ونقصان کے مالک ہیں ۔ یہی وجہ ہے کہ دوسروں کو اور اپنے
وہ اس کے مطابق نفع ونقصان کے مالک ہیں ۔ یہی وجہ ہے کہ دوسروں کو اور اپنے
والا تھم خدانے بھی اٹھالیا ہے اگر پانی جسم کے لیے نقصان دہ ہوتو تیم واجب ہوگا
اگر روزہ انسان کے لیے نقصان دہ ہوتو روزہ رکھنا حرام ہے ۔ پس لوگ ضرر کے
مالک ہیں تو نہی ہوئی ہے ورنہ نہی کافا کم ہ کیا ہے اگر انسان ضرر کا مالک نہیں ہے ۔ اور
کافی روایات وآیات میں لوگوں کو نفع پہنچانے کی مدح کی گئی ہے ۔ یہ بھی فرمان ہے
کافی روایات وآیات میں لوگوں کو نفع پہنچانے کی مدح کی گئی ہے ۔ یہ جسی فرمان ہے
کافی روایات وآیات میں لوگوں کو نفع پہنچانے کی مدح کی گئی ہے ۔ یہ جسی فرمان ہے
کافی روایات وآیات میں لوگوں کو نفع پہنچانے کی مدح کی گئی ہے ۔ یہ جسی فرمان ہے
کیا والے سور المنام انفع المنام بالنام ) کہترین لوگ دہ ہیں جولوگوں کے لیے زیادہ

مفير ہول۔

پس پیغیبروں اور بعض لوگوں پروردگار کے عطا کردہ اختیارات ہے اپنے اور دیگران
کے نفع ونقصان کے بھی مالک ہیں لیکن اس مقدار کے مطابق جتنی خدا چاہے۔اس
وجہ سے نفع پہنچانا کبھی واجب اور کبھی مستحب ہوتا ہے اور اپنے آپ اور دوسروں کو
صرر پہنچانا حرام ہے

ال فَحْسَ فِي مِنْ اللهِ أَحَد

#### (حواهر العبقريه في اثبات ولاية التكونيه) .....

كاحصە حذف كرويا ہے۔

واضح ہے کہ کوئی کسی کو پناہ نہیں ویتا ہے کہ اسے خدا کی طرف سے تئی اور عذا ب میں مبتلا کیا جائے۔ اگر خدا کسی کوعذاب میں مبتلا کرنا چاہے تو کوئی بھی اسے روک نہیں سکتا۔ اور پیغمبر طلق فیلیئم کی اور غیر خدا کی کوئی بناہ گاہ نہیں ہے جو بچھ پیغمبر طلق فیلیئم کی طرف سے کے پاس ہے وہ سب بچھ خدا کا عطا کردہ ہے۔ جو نعمت پیغمبر طلق فیلیئم کی طرف سے کسی کوئی ہے وہ سب بچھ خدا وندمتعال کا لطف واحسان کے بیاس کے توسل سے ملتی ہے تو ریسب بچھ خدا وندمتعال کا لطف واحسان

تفییر قتی میں اس آیت مجیدہ کی تفییر میں وارد ہوا ہے تم کہدو: میں تمھارے نفع ونقصان کا مالک نہیں ہوں اگرتم لوگ ولایت علی علائیم سے اعراض کرتے ہو۔ اور

كهه دو مجھے عذاب خدا ہے كوئى بھى نہيں ہيا سكتا اگر ميں على علائتلا كى ولايت جھياؤں اور خدا کے علاوہ میری پناہ گاہ کوئی مجھی نہیں ہے۔ میں ہروہ بات پہنچا تا ہوں جو حضرت علی علائم کے بارے میں خدانے کہی ہے۔اور جوشخص ولا بیت علی علائم کے بارے میں خدااور رسول خداکی نافر مانی کرے تواس کا ٹھکانہ جہنم ہے۔ اس بات سے معلوم ہواہے پروردگار عالم کا مقصد ہے اور انہوں نے دوسری دوآیات سے بھی (جو اسی کی نظیر ہیں )استدلال کیاہے اور اس ایک آیت میں ایک کلمہ ساقط کر دیا ہے۔ سوره اعراف ١٨٨ (قُلْ لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ ) سوره يونس ٣٩ ( قُلْ لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرًّا وَلا نَفْعًا إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ ) اس معترض نے دونوں آیات میں (ماشااللہ) جو کہاس کے ضرر میں تھا ذکر نہیں کیا۔ اور بیدوآیات ہماری بات کی تائید کرتی ہیں۔ہم نے کہاہے کہ پنجم راور دیگران بذات خودایینے اور دوسروں کے نفع نقصان کے مالک نہیں ہیں۔ مگروہی جوخدا جاہے۔ یعنی جوقدرت خداوندعالم نے انہیں عطا کی ہے۔اس کے مطابق وہ اپنے اور دیگران کے نفع نقصان کے مالک ہیں ۔ولایت تکوینی کے منکراس آیت مجیدہ ہے استدالال کرتے ہیں۔

سوره احقاف قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِنْ الرُّسُلِ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِى وَلَا بَكُمْ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ (٩) وَلاَ بِكُمْ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ (٩) آيت كاترجمايي مرضى سے كرتے ہيں۔ (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه > ...............

اس آیت میں کلم شریف (إنْ أَتَّبعُ إلا مَا يُوحَى إلَى ) جوكلم كربعد إلا مَا يُوحَى نہیں گیا گیا۔اورآیت میں خیانت کی گئی ہے۔ بوری آیت سےاستدلال کرنا جاہیے ۔اور دوسری آیات جیسا کہ سورہ قدر ( کہتمام مقدرات شب قدر میں حضرت پیغمبر ا کرم طبی این کی خدمت پیش کیے جاتے ہیں ) اور رویات متواترہ کو مدنظر رکھ کرمعنی کرنا چاہیے۔اور کہ دو کہ میں بذات خو داینی طرف سے خدا کے علم کے بغیر کسی بھی چیز کونہیں جانتا ہوں اور آخری حصہ میں فرمایا: میں فقط اسی شی کی پیروی کرتا ہوں جس کی مجھےوتی کی جاتی ہے میراعلم خدا کاعطا کردہ ہے۔خداکے اس علم لدنی کے ذریعے اور وی کے ذریعے آئندہ اور گذشتہ سارے حالات و واقعات جاتنا ہول لیس وی ۔احکام دین اور مسائل شریعہ یر منحصر نہیں ہے۔ بلکہ بیغیم اکرم ملتی المرام کو پورا قران وی کیا گیا ہے کہ تمام علوم اس میں موجود ہیں ۔رسول اکرم سی آیا ہم رسولوں میں سے خدا کے سب سے زیادہ پسندیدہ ہیں کہ خدانے علم غیب کے بارے میں فرمایا ہے۔سورہ جن آيت ۲۷ \_ ۲۷

عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَيُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا (٢٦ إِلَّا مَنْ آزْتَضَى مِنْ رَسُولِ فَإِنَّهُ يَسُلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا (٢٧)

((جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ..... خداوند متعال عالم غیب ہے اور اپنا بیلم غیب صرف اینے مرتضی کوآ گاہ کرتا ہے۔رسول الماتم خدامراد ہیں یا حضرت علی مرتضی علائقا مراد ہیں جو کہ پیغیبرا کرم مالی اللہ سے ہیں كافى روايات ميں ہے كەحفرت جبرائيل علائق نے انخضرت طافع ليالم كى خدمت میں عرض کیا کہ علی مرتضی علائق آب ہی ہے ہیں۔ پیغیرا کرم ملتی لیکم نے فرمایا علی ا مجھے میں اور آیت مباہلہ میں انفسنا اس کی بین دلیل ہے۔ یمی وجہ ہے کہ ہزاروں روایات فیبی پنیمبرا کرم التھ ایک اور آپ علیات کے اوصیاء سے صادر ہوئی ہیں کہ بیں ان حضرات نے آئے والے حالات وواقعات سے آگاہ فرمایا ہے۔شیعہ اور سی دونوں طبقول نے روایات نقل کی ہیں۔ اور آج بھی مشاہدہ كرتے ہيں كافى روايات ميں پينير اكرم التي ليام نے ان باتوں كى خبر دى ہے جو اہلبیت علالتھ پر وار د ہوں گی ۔اور امت کے میائل کی بھی خبر بیان کی گئی ہیں اس کی تفصیل انشاءاللدرساله علم غیب میں آئے گی۔ علامه سيد ماشم بحراني نے اپني كتاب تفسير البرهان اور اس معلادہ دوسري كت ميں آئمہ هدیٰ کے دو ہزار سے بھی زیادہ معجزات نقل کیے ہیں ۔اور ان معجزات میں ساڑھ چھسوغیب کی خبریں ہیں۔ پس کیسے مکن ہے کہ عاقل انسان قرآن مجید کہ اس کلمہ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلاَبِكُمْ (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

جواب رسول نہیں ہیں مگر بلغ اور بے نہیں فرمایا کہ کس چیز کا ابلاغ کرتے ہیں ۔ شاید بلاغ وابلاغ دین اور ہروہ چیز جوخدا ولاغ وابلاغ دین اور ہروہ چیز جوخدا وندعالم نے انہیں عطاکی ہے ۔ اور وہ چیزیں اور فیوضات کہ جن کا آپ طائے اُلیکم خالق اور مخلوق کے درمیان واسطہ ہیں ۔ یعنی آپ طائے اُلیکم مامور وصول وایصال ہیں خالق اور مخلوق کے درمیان واسطہ ہیں ۔ یعنی آپ طائے اُلیکم مامور وصول وایصال ہیں کیکن ان کے مصارف کے مسئول نہیں ہیں اور ان کے اوپر کا حساب و کتاب نہیں ہوگا ۔ یہ بات پہلے گزر چی ہے کہ معرض نے کہا تھا پینم ہراکرم طائے اُلیکم کا اور کوئی کا منہیں ہے۔

پی مراد بیر ہے کہ احکام دینی میں تیرا کام فظ ابلاغ ہے اور لوگوں کو کمل کرنے پر مجبور کرنا تیرا کام نہیں ہے۔ جیسا کہ سور ہبس میں ہے وَ هَا عَلَیْکَ أَلَّا یَزَ تَی آیت نمبرے تو تم ذمہ دار نہیں ہو۔ دوسری آیت:

مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِنْ شَيْءٍ سوره انعام آيت ٥٢:

ان كاحساب تير اد رينيس موكا\_!

سیموضوع حفیظ وحافظ ہونا تو نہایت ہی واضح ہے اور پروردگا تمام موجودات کا حفیظ ہے اور اس طرح رسول اکرم طاق اللہ میں ۔ کیونکہ سیمنا فات نہیں ہے کہ اگر

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

ایمان رکھاور دوسری آیات اور روایات سے سر پیچھے کرے؟!اور کیسے کہ پیغیبراپنے اور دوسرے کے افراد خود پیغیبراپنے اور دوسرے کے آنے والے حالات سے بے خبر ہیں۔اور ایسے افراد خود عافل ہو گئے ہیں کیونکہ وہ بینے خود کہتے ہیں کہ امام وہ ہوتا ہے جواپنے اور دوسروں کے آنے والے حالات وواقعات جانتا ہو!!

ان کا پیاستدالال اس طرح ہے جس طرح مرعیان اسلام کہتے ہیں کہ خداجہم ہے اس کے لیے اعضاء وجوارح ہیں ۔اور آخرت میں خدا کا دیدار ہوگا۔اور انبیاء ومرسلین سے گناہ صادر ہوتے ہیں۔(معاذ اللہ)

ایک بیہ کہ جس کے ذریعے وہ نفی ولایت کو بنی پراستدلال کرتے ہیں۔ ( فَإِنَّهَا عَلَیْکَ الْبَلا نُحْ وَ عَلَیْنَا الْحِسَابُ (۴۴) اور تیرا کام پہنچانا ہے اور ہمارا کام صاب لینا ہے

روريره المه المرسول الدالم البلاغ) رسول برسوائ البلاغ كے بچھ الرسول الدائغ كے بچھ الرسول الدائم كے بچھ المرسول الدائم كے بھی المرسول المرسول الدائم كے بھی المرسول المرسول الدائم كے بھی المرسول الدائم كے بھی المرسول الدائم كے بھی المرسول الدائم كے بھی المرسول المرسول الدائم كے بھی المرسول الدائم كے بھی المرسول الدائم كے بھی المرسول المرسول الدائم كے بھی المرسول ال

اوراکی آیت بی جی

فَإِنْ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبلاَغُ الْبلاَغُ الرَّبِمِ الرَّعْظَ اللاغ بى ہے۔ اورہم نے ان پر حفیظ ہیں ہے۔ لیے فقط ابلاغ بی ہے۔ یہ اس کے علادہ میآ یات دیکھ کروہ کہتے ہیں کہ پنجیبرا کرم طبق کی آئے ہم ف اور صرف مبلغ ہیں اس کے علادہ ان کے ذیح دوسرا کوئی کام نہیں ہے۔ آپ طبق کی آئے ہم لوگوں کے تکہ بان نہیں ہیں۔ ان کے ذیح دوسرا کوئی کام نہیں ہے۔ آپ طبق کی آئے ہم لوگوں کے تکہ بان نہیں ہیں۔

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية > .....

غیراز خدا کوئی اور حفیظ وحافظ ہو جبیا کہ ملائکہ کے بارے میں ہے

وَيُوْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً سورة انعام آيت ال

یقیناً وہتمہارے لیمحافظ (ملائکہ بھیج)

روسرى آيت وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظين سوره انفطار آيت نبروا

یقیناً وہ تہارے محافظ ہیں۔ اور حضرت بوسف علائلہ کے بارے میں ہے۔

إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ سوره يوسف آيت ٥٥

(يقييناً ميں جاننے والا محافظ ہول۔)

خداوند عالم تمام اشیا کا محافظ ہے اور دیگر ان خدا کی عطاہے محافظ ہیں۔خدا وند عالم جنر حافظ ہیں۔خدا وند عالم جنر حافظ ارحم الراحمین ،اور خیر الحافظین ہیں اور خداوند عالم بہتری حفاظت کرنے والا ہے۔
اور لوگوں میں بھی حافظین ہیں اور خداوند عالم بہتری حفاظت کرنے والا ہے۔
یہ بات بھی واضح ہے کہ مخلوق خدا اتن ہی محافظ وحافظ ہے جتنا خدانے ان کوافتد ار عطا

فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا سوره نَسَاءاً يد نَبر ٥٠ مِن اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا ال مم نة تهمين الكاحفيظ نهيل بنايا به

وَ مَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيظٍ سوره بودآ يت نمبر ٨٦ اور مِن تُمبارا حفيظ بين بول -

وَهَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ سوره زمرا يت مُبرام

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

اورتوان کاوکیل نہیں ہے۔

اگر کوئی اور کسی چیز کا محافظ ہوتو وہ خدا وند عالم کی عطا ہے ہے۔ لیکن خدا محافظ ہوتو وہ خدا وند عالم کی عطا ہے ہے۔ لیکن خدا محافظ ہوتو وہ خدا کی حکومت اور مخلوقات کی حکومت کے بارے میں بیان ہوچکا ہے۔ خدا کا اقتدار ذاتی ہے اور مخلوقات کا اقتدار عطائے خداوندی ہے۔ جیسا کہ خدانے خود فرمایا ہے

قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِى وَبَيْنَكُمْ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا سُوره الراءآيت بمروه

خدا گواہی کے لئے کافی ہے

خدانے اپن مخلوقات میں ہے شہید شہداء اوراشہاد قرار دیے ہیں۔ درحالانکہ خدابذات خودشہادت کے لئے کافی ہے۔

فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَؤُلاَءِ شَهِيدًا سوره نباء آيت ام

جب ہم ہرامت سے گواہ لا کیں گے اور آپ کوان تمام پر گواہ بنایا جائے گا۔ وَ یَ قُولُ الَّذِینَ کَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلًا قُلْ کَفَی بِاللهِ شَهِیدًا بَیْنِی وَ بَیْنَکُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْکِتَاب سورہ رعد آیت ۳۳ ای رسول طال کھی آہم کہ دیجئے ۔ گواہی کیلئے اللہ اور وہ کافی ہے جس کے پاس کل ایک رسول طال کھی ہے۔

## (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة > .....

شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا

سوره بقراآيت ١٢٣

(انبیاء) لوگوں پرگواہ ہیں اور حضرت رسول اکرم طلّح یُلَیّاتُم مَنام انبیاء پرگواہ ہیں۔ اَفَهَنْ کَانَ عَلَى بَیِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَیَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ سورہ حود آیت نمبر کا کیادہ بینہ پرنہیں ہیں۔اوران کے پیچے ایک گواہ ہے۔

اَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَة عِمرادرسول الرمطيُّ اللَّهُ بِي اوشَاهِدُ مِنْهُ عِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ عِلَى اللهُ مِنْهُ عِينَا وَشَاهِدُ مِنْهُ عِينَا وَضَاهِدُ مِنْهُ عِينَا وَضَاهِدُ مِنْهُ عِينَا وَضَاهِدُ مِنْهُ

جیما کہ بید حفرت امام محمد باقر علیظم کافرمان ہے۔(۱)

خداوندعالم تهمین اس بات کا حکم نمین دیتا که تم فرشتون اور انبیاء کو الله کے علاوہ اپنار بقر اردو کیا خداوند عالم نے تمہارے مسلسن مونے کے بعد سی کفر کا حکم دیا ہے۔

اس آیت کا مطلب پہلے والی آیت کے تحت سے کہ جس نی کوخدانے

(١) بحار الانواركم إنى ح يص ٢٩ - با آئمه هدى عليه كلوقات عالم پر كواه بي -

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه > .....

نبوت عطا کی ہے یارسالت کے لیے نتخب کیا ہے اور اسے کتاب و حکمت عطا کی ہے۔
اس کا حین نہیں ہے کہ وہ لوگوں سے بیہ کہے کہ تم میر ہے بند ہے ہوفدا کے بند نہیں ہو۔ بلکہ انبیاء اپنے فرض کے مطابق لوگوں سے بیہ ہمیں کہ تم "ربانی" رہو یعنی کتاب کے واسطے اور ذریعے (تم لوگ علوم قرآن سیھوتا کہ اس پڑمل کر کے ربانی ہوجاؤ) اور یہ بیشر جس کو کتاب او حکمت ملی ہے اور وہ مبلغ نبوت بھی ہے تو وہ تہ ہیں اس بات کا حکم نہیں دیتا کہ تم فرشتوں اور نبیوں کو اپنا خدا بناؤ۔ کیا ممکن ہے کہ یہ نبی تہ ہیں اس کفر کا حکم دے سکتا ہے۔ اور اس نے تہ ہیں خدا کی طرف بلایا ہے۔ اور تم مسلمان بھی بن چکے دے سکتا ہے۔ اور اس نے تہ ہیں خدا کی طرف بلایا ہے۔ اور تم مسلمان بھی بن چکے ہو۔

ا گر: کوئی شخص ملائکہ، انبیاء اور آئمہ صدی علیش کو اپنا خدا سمحتا ہے تو وہ کا فرہے۔ اور سے آیت بھی اسی طرح ملائکہ اور انبیاء کی ربوبیت کی نفی کرتی ہے۔ اور اس کا ولایت تکویٰی سے کوئی ربط نہیں ہے۔

شیخ فمی: (جو که شخ کلینی کے استاد ہیں) نے اپنی تفسیر میں ان دوآیات کی تفسیر میں فرمایا ہے کہ: حضرت عیسلی علائے الوگوں سے رزمیں کہا کہ میں نے تہمیں خاتی کیا ہے اور تم میرے بندے بنوادراللہ کے بندے نہ بنو۔ بلکہ حضرت عیسلی علائے ان سے کہا کہ عقل مند بنو۔ اللہ کا امر ہے۔ بہت زیادہ لوگ ملائکہ کی عبادت کرتے تھے اور نصاریٰ کا ایک گروہ حضرت عیسلی کو علائے امانتا تھا اور یہود حضرت عزیر علائے اللہ کا ایک گروہ حضرت عیسلی کو علائے اس آیت میں ان کی تکذیب کی ہے۔ اللہ کا ایک کا ایک تھے۔ خداوند متعال نے اس آیت میں ان کی تکذیب کی ہے۔

### (حواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ......

سوره آل عمران (آيت ٢٨ فيل يَاهُلَ الْكَوَتَابِ تَعَالُوْ الِلَهِ مَلِي كَلِيمَةِ مَسُواءِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا اللهِ وَلاَنْشُرِكَ بِهِ هَيْنًا وَلاَيْشُرِكَ بِهِ هَيْنًا وَلاَيْتَ خِذَ بَعْضُنَا بَعْضَا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا اللهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا اللهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا اللهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا اللهَ هَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ) كهدد يجي كمالل كتاب آونهم اورتم الكمدى پيروى الله هَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ) كهدد يجي كمالل كتاب آونهم اورتم الكمدى پيروى كرين جس كوفق تين اوروه كلمه يه جي كه خدا كعلاوه كسى كي عبادت نه كرين اور كسي كوفدا كالشريك نه بنائيل اوربعض لوگ بعض لوگول كواپنا خدا نه بنائيل اگريد وان سے كهددوكه گواه رئيل كه جم خدا كي حكم كوشليم كرن والے بين -

ان دوآیات سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ جو شخص ملائکہ، انبیاء، مرسلین اور آئے۔ مرسلین اور آئے۔ مرسلین اور آئے۔ مرسلین اور کی علیات کا قائل ہے کہ وہ "اللّٰد" بیں تو وہ کا فر ہے۔ ہمارے لیے ضروری ہے کہ ہم خداکی عبادت کریں اور سی کواس کا شریک نہ بنا کیں۔ کلمہ ارباب: رب کی جمع ہے اور اس کے چند معانی ہیں۔

دوم: بادشاه \_ سوره بوسف مین لفظ رب تین مرتبداستعال مواج \_ آیت

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيه ) .....

يَاصَاحِبَي السِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِى رَبَّهُ خَمْرًا وَأَمَّا الْمَرَ الَّذِي فِيهِ الْمَرَ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْ رَأْسِهِ قُضِى الْأَمْرُ الَّذِي فِيهِ الْمَتَفْتِيَانِ (١٣) وَقَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ نَاجِ مِنْهُمَا اذْكُرْنِي عِنْدَ تَسْتَفْتِيَانِ (١٣) وَقَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ نَاجِ مِنْهُمَا اذْكُرْنِي عِنْدَ رَبِّكِ فَلَيْتَ فِي السِّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ رَبِّكَ فَأَنسَاهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ فَلَيْتَ فِي السِّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ (٢٣) وَقَالَ الْمَلِكُ الْتُونِي بِهِ فَلَمَّا جَائَهُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجِعْ إلَى رَبِّكَ

(۱) ایک خص این بادشاه کوشراب سے سیراب کرتا تھا۔ (۲) میراذ کراینے بادشاہ کے سامنے کرنا۔ (۳) اینے بادشاہ کی طرف بلیٹ جاؤ۔

سوم: بمعنی ما لک اور بیم عنی لغت میں بہت زیادہ استعال ہوا ہے۔ یہاں تک کہ قصہ اصحاب فیل میں حضرت عبد المطلب علائل فی نے فر مایا: (انسا رب الابسل و للبیت رب) میں اونٹوں کا مالک ہوں اور خانہ کعبہ کا بھی ایک مالک ہے۔

حضرت موی کاظم علائل نے کھانے کے آداب تعلیم فرماتے ہوئے فرمایا کہ رب البیت ابتداء کرے۔ البیت ابتداء کرے۔

چہارم: بمعنی مطاع (جس کی پیروی کی گئی ہو) آیا ہے۔جیبا کہ آیت توبہ ۳۰ اتّخ دُو اللهِ الْحَبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللهِ (خدا وند عالم نے اہل کتاب کی فدمت کی ہے) پیلوگ اللہ کے علم کے بغیرا پے، رصبان اورعلاء کواینا مطاع مانتے ہیں۔

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

حضرت امام محمر باقر علائلم اور حضرت جعفرصادق علائلم نے فرمایا نیہ ندمت ان کے لیے ہے جو حلال وحرام کو تبدیل کردیتے ہیں۔ اور رب بمعنی سائل ، مدیر ، صلح ، سید کے لیے بھی آیا ہے۔

حضرت المير علائقا سے دابة الاارض "كے بارے ميں سوال كيا كيا تو آپ علائقا في خفر مايا: وہ زمين كا قراراس كى وجہ سے ہے۔ راوى نے بائقا ہوں۔ بوچھاوہ كون ہے؟ تو آپ علائقا نے فرمایا: ميں على ابن ابی طالب علائقا ہوں۔ اس معنى ميں اس آیت كی تاویل ہے

وَأَشْرَقَتْ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا سوره زمر آیت ۲۹ جب زمین این رب کنورسے منور بوچاہے گی۔

تفیر فتی میں امام جعفر صادق علیک میں سے روایت فقل کی گئی ہے آپ نے فرمایا: رب الاارض امام الاارض ۔ زمین کا رب زمین کا امام ہے کہ اس کے ظہور کے وقت زمین منور ہوجائے گی۔

جو کھے یہاں بیان ہو چکا ہے اس سے خدا کے فرمان کی تاویل ظاہر ہوجائے گی۔ وُ جُودٌ یَوْمَئِذِ نَاضِرَةٌ (۲۲) إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ (۲۳)

قیامت کے دن لوگوں کے چہرے نورانی ہوجائیں گے۔ کیوں کہ وہ اپنے آقاوسردار کودیکھیں گے۔ شایدرب اس آیت میں پنجبرا کر طاق کیائے ہم یا آمام طالبتا ہیں کہ موشین قیامت کے دن انہیں دیکھیں گے۔ (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية) .....

یا ناظرہ سے مراد انتظار کرنے والی آئکھیں ہیں۔ قرآن پاک میں میر مختی بھی ۔۔

سورة مل آيت ٣٥ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ

یعنی میں (بلقیس) سلیمان میلائلم کی طرف ہدیج بھیجتی ہوں اور انتظار کرتی ہوں کہ وہ کیا کرتے ہیں۔اس محض نے اشتباہ کیا جواس بات کا قائل ہے خدا آخرت میں نظر آئے گا۔

ایک ایت سے کہ جس کے ذریعے استدلال کر کے والایت تکویل کی فعی کی

مصیطر: سین اور صاد ہر دو کے ذریعے قرائت ہوا ہے۔ اور دونوں کا ایک ہی معنی

تفسیر فی: میں ہے کہ آپ ان کے اعمال کا محافظ ،نگہبان اور لکھنے والے نہیں ہیں۔ مجمع البحرین: میں ہے کہ کہ مصطیر وہ ہوتا ہے جو بلند مکان پر بیٹھ کراعمال کو لکھے۔ یعنی آپ ان کے اعمال لکھنے پر معمور نہیں ہیں۔ کہ آپ ان کو اکراہ و اجبار سے دین

حقیر کہتاہے کہ روایت معرائ و دیگر روایات میں بہے کہ میں جو پھے بھی جانتا ہوں وہ میری طرف ہے ہے اوراس نے جانتا ہوں وہ میری طرف ہے جا اوراس نے محصلا مطاکیا ہے۔ قرآن پاک کی نص صرح کے مطابق حضرت ابراہیم علائلہ کو مسلوات و الارض دکھائے۔ کیا ہمارے بیارے نی طرف کی تھے اور انہوں کھائے کے خیابیں دکھائے گیا ہمارے نی طرف کی ایس کے خیابیں دکھائے گیا ہمارے نی طرف کہتا ہم کا مانیاء سے افضل واشرف نہیں ہیں؟ کیا بداور کے منکر ہیں؟ کیا بدائے کہتے ہیں کہ معراج پر گئے ہے اور انہوں ہیں؟ کیا بداؤگ معراج کے منکر ہیں؟ کیا بدائے ہیں کہ معراج پر گئے ہے اور انہوں

(جواهرالعبفرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

ضروری ہے کہ منافقین سے کہوکہ خداوند عالم نے مجھے تہارے حالات سے آگاہ کیا است سے سے کہ منافقین سے کہوکہ خداوند عالم نے مجھے تہارے حالات سے آگاہ کیا ہے۔ دوسری آیت (وکئ غرف فی فی کئون الْقُوْلِ وَاللهُ یَعْلَمُ أَعْمَالُکُمْ مُسورہ محمد آیت میں اوجہ ضروری ہے اور ہر آیت میں دفت کی جائے تا کہ ان کامفہوم سجھا جاسے۔ تا کہ اس بات کی دضاحت ہوجائے کہ قرآن کریم میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ اس جہاں بھی آپ کونظر آئے کہا کی نئی پیغیرا کرم ملہ اللہ اللہ کی ذات سے کی گئی ہے تو مرادعلم ذاتی ہے۔ اور نہ ہی وہ نفی کی گئی ہے۔ اور نہ اور اس آیت سے جس کے ذریعے ولایت تکوینی کی نئی گئی ہے، اور اس آیت سے جس کے ذریعے ولایت تکوینی کی نفی کی گئی ہے، اور اس آیت سے جس کے ذریعے ولایت تکوینی کی نفی کی گئی ہے،

کہدوا کہ میں بھی تہاری طرح انسان ہوں کہ میری طرف وجی ہوتی ہے یس پیغبر

(چواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

میریم اوردیگرافراد میں کوئی فرق نہیں ہے فقط وجی کا فرق ہے اور وجی کا تعلق امورتشریعی میریم اور میں کوئی فرق نہیں ہوسکتی اور ریے کہنا نہایت ہی ضروری ہے کہ

## قُلُ إِنَّمَا اَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُوحِي اِلِّيَّ

ے کیا مراد ہے؟ لیعنی میں بشری صورت میں تہاری طرح ہوں یا بید کہ میں صورت اور سیرت ذان اورجنس میں تمہاری طرح ہوں۔آیا تمہارے اور ہمارے ابدان واجسام کی خصوصیات ایک جیسی ہیں۔ بید دوسرا احتمال غلط ہے کیوں کہ سینکٹروں روایات و اخبارات اس بات يروليل قاطع بين كه يغيراكرم طلق ليلم اورآئمه هدى عليلام كي طینت علین میں سے ہے۔ان کی ولادت کی کیفیت بھی بشری تقاضوں سے منفرد اورجدا گانہ ہے۔ان کے احوال رضاعت بھی علیحدہ اور مختلف ہیں ان کا سایا نہیں ہوتا ہے۔ورحالانکہ ہربشرکا سابیہوتا ہے۔ بیاسینے سامنے اور سرکی طرف سے اس طرح و کھتے ہیں جس طرح ہم اپنی آنکھول سے آگے کی طرف و تکھتے ہیں۔روایات میں ہے کہ شیعوں کے دل اور ارواح ان کی فاضل طینت سے بنائے گئے ہیں۔ ہیروہ طینت طاہرہ ہے جس سے ان کے اہدان ظاہری بنائے گئے ہیں۔ان روایات کے پیش نظر دوسرے احتمال کی تفی ہوتی ہے۔ پس بشرے مراد بشری صورت ہے اور ان کی طرف وی کا آناتشریعی میں منحصر نہیں ہے۔ بلکہ ان کی طرف امور کا تنات کے متعلق وی ہوتی ہے۔جیسا کی میربات واضح ہے کدان کے ماس جو پچھ ہے وہ خدا کی طرف سے ہے۔

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

پس تق تقرف در کا نئات ان کے لیے ثابت ہے۔ توبیآ بت اس کی نفی نہیں کرتی ہے۔ ایک اور آیت (۱۳) فُلْ أُغَیْسرَ السَّسَهِ أَتَّ خِلْ وَلِیَّا فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ)

کیابیلوگ غیرخداکوولی مانتے ہیں ....پی ضروری ہے کہ پہلے مسلمان بنیں اور تمہیں ہرگز ہرگز مشرکین سے نہیں ہونا چاہیے۔ اس آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ جو شخص غیرخداکوا ہے اور تکویناً فضیلت دے وہ کافراور مشرک ہے۔

حقیر کہنا ہے جونیج انہوں نے اس آیت سے اپنے خیال کے مطابق نکالا ہے وہ صحیح نہیں ہے۔ مکن ہے کہ رہے آیت بغیمرا کرم طلح کیا ہے کہ دواری کو بیان کرتی ہو کیول کہ وہ کا کنات میں سب سے انٹرف و افضل ہیں۔ وہ مخلوقات اور اللہ کے درمیان فیض رسانی کا واسطہ ہیں۔ ان کا مالک غیر خدا نہیں ہوسکتا۔ وہ اول مسلمان اور اول العابدین ہیں۔ س طرح اپنے سے کم سی کو اپنا ولی بنالیس۔ اور اسے اپنا اختیار دے دیں۔ اس آیت میں ولایت شری اور تکوینی کی کوئی قید نہیں ہے مطلق ہے۔ بیغیمرا کرم کے لیے خدا کے علاوہ کوئی ولی، وارث نہیں ہے۔ یہ آیت ولیل قطعی پڑئیس بے اور دلیل اختمالی کافی نہیں ہوتی ہے۔ ہواور دلیل اختمالی کافی نہیں ہوتی ہے۔

مونین نے خدا احدیث سے درخواست کی ہے کہ اپنے لیے ولی بنا جیبا کداس آیت میں ہے

وَاجْعَل لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا وَاجْعَل لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيرًا

#### (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

(40) سوره نساء

خدایا ہمارے لیے اپنی طرف سے ولی اور ہمارا مددگار بنا۔ اگر غیراز خدا ولی بناناممنوع ہے تو مونین نے خداسے کیول درخواست کی ہے کہ ہمارے لیے ولی اور مددگار بنا۔ خداوند عالم نے ان کی بات کو قبول کیا ہے اور پنہیں فر مایا کہ پیشرک ہے اور خدانے بہا تیت نازل کی ہے۔

إِنْهُ مَا وَلِيُكُمُ مُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُوثُونَ الصَّلاَةَ وَيُوثُونَ الصَّلاَةَ وَيُوثُونَ الزَّكِاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ (۵۵)

میں تہاراولی ہوں اور میر ارسول تہاراولی ہے اور وہ ولی ہے جس نے حالت رکوع میں ذکوۃ دی ہے۔خدا نے اس آیت میں رسول طنے گلیا جمال اور امام علیا جا کے لیے ولایت کو قرار دیا ہے۔ پہلی آیت جس میں غیر خدا کے ولی و ما لک ہونے کی فئی کی گئی ہے ہے ہے۔ اگر بیخاص طور پر پیغیرا کرم ملتی گلیا تی کہ دمداری ند ہوتو اس سے مراد بیہ ہے کہ کوئی ایک بھی ولی ہیں ہے۔ کوئی بھی ما لک ،مولی اور ولی نہیں بن سکتا جب تک خدا اس کو ما لک ،مولی اور ولی نہیں ہے۔ کوئی بھی ما لک ،مولی اور ولی نہیں بن سکتا جب تک خدا اس کو ما لک ،مولی اور ولی نہیں ہے۔ اس طرح اس کی جانوں پر حق تصرف حاصل ہے۔ اور بی قرآن پاک کی نص ہے۔ اس طرح حضرت امیر الموشین علیا تم اور آئمہ حدی علیا تھی خدا کی طرف سے مولی ، ولی اور اولی بنائے گئے ہیں۔ آیت شریفہ ہے

(نَحْنُ أَوْلِيَاؤُكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَة حم سجده اس)

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّة) .....

ہمارے دنیا اور آخرت میں تہارے کیے اولیا ہیں۔

جیسا کی روایت میں فرمایا گیاہے۔اوراسی طرح والداور دادا کی ولایت پسر کے لیے .

حاصل کلام: کوئی شخص کسی کا مولانہیں ہے جب تک اسے خدا کسی کا مولیٰ نہ بنائے یہاں تک کداس کے لیےولایت کو بیان کرے یا ثابت کرے۔

ہماری مرادیمی ولایت تکوین سے یہی ہے کہ بیخداوندعالم کی طرف سے پیغیرا کرم طلق کی آئے۔ اور آئمہ تعدی علائے کے لیے ثابت ہے۔ یہ ستیاں کا کنات عالم ،حوادث عالم ،حوادث عالم اور ممکنات عالم عیں سب سے زیادہ دانا ، بینا ، توانا اور نافذ الارادہ ہیں۔ جیسا کہ گی باراس کتاب میں تصریح ہو چک ہے۔ اور کتاب کے شروع میں عرض کر چکا ہوں۔ کہ بید حضرات معصومین علائلہ عدم محض سے کوئی چیز طبق نہیں کرتے۔ کیوں کہ اس کتاب شریف میں کئی مقامات پر بیان کر چکا ہوں۔ عدم محض سے خلق کرنا جو کہ ابداع و اختر اع کہلاتا ہے۔ خدا وند عالم کے ساتھ مختص ہے۔ جیسا کی دوسری فصل میں دعا جو ش کی بیر کے تیسر سے جملہ کی شرح ص ۲۵۸ پر بیان کیا گیا ہے ( معلم ہمارے اوپر الزام لگاتے ہیں) ( کفی باللہ حاکماً ) ہمارے لیا اللہ بی کافی ہے۔

پیغیبراکرم طلخ ایر آئم معدی علائل عدم محض سے نہیں بلکہ اشیاء مادہ سے خلق کرتے ہیں جا ہے وہ مادہ محسوسات میں سے ہویا نہ ہو۔ لیعنی اس کوحواس ظاہری درک کرسکیس یا درک نہ کرسکیس ۔ یا وہ مادہ اتناصغیر ہوکہ وہ حواس میں بھی نہ آسکے۔اس

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة > ......

کام کوآیات وروایات میں ہی خلق کہا جاتا ہے۔خداوندعالم احسن الخالفین ہے۔ بعض لوگ لفظ خلق سے ڈرتے ہیں اوراس کا نام صفت رکھتے ہیں۔ در حالانکہ دونوں ٹھیک ہیں۔ انفظ خالق اور صانع دونوں اسائے البہہ میں سے ہیں۔

پس ان آیات میں خدا فرماتا ہے۔ اللہ تمہمارا ولی ، مولی ہے اور خدا ہی تہماری مدد کے لیے کافی ہے۔ یکمات یا آیات ان آیات سے منافات نہیں رکھتیں کر جی میں ولایت انبیاء اور آئم محدی علیاتی کے لیے ثابت کی ہے۔

إِنَّى مَا وَلِيُّكُمْ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَا كِعُونَ (٥٥: المَائِدَة)

یہ ہے اور اس کے علاوہ کچھ جھی ہمیں ہے کہ تمہار اصاحب اختیار خداہے اور سول خدا طلع آلیم ہے اور وہ مومن بھی صاحب اختیار ہے جس نے حالت رکوع میں زکوۃ دی ہے۔

برادران اہلست اورعلائے امامیہ کا اس بات پراتفاق ہے کہ بیآ ہت جناب امیر المونین علی ابن ابی طالب علیته کی شان میں نازل ہوئی ہے۔ کہ آپ علیته نے حالت رکوع میں انگوشی زکوۃ دی۔ بیآ یت بتارہی ہے کہ خدا، رسول خدا طرف کی آپ مال اس مناب امیر لیک کا مناب امیر لیک اس مناب احتیار ہیں۔ اور ہم خدا کے تھم سے رسول خداط کا کی لیک اور امام کو اپناولی اور مولی مانے ہیں۔ کیا اس معرض کے بقول ہم مشرک ہیں؟ ایسا ہر گرنہیں اس کھنے والائے کہا ہے کہ بیآ یت اور اس میں لفظ (کم) اس دور کے خالفین ہم گرنہیں اس کھنے والائے کہا ہے کہ بیآ یت اور اس میں لفظ (کم) اس دور کے خالفین

(جواهرالعبقريه في اثبات والآية التكونيّة) ......

کے لیے ہے۔ بنابراس کے بیہم پرلازم نہیں ہے بیان آیات کی طرح ہے جن بیس خدانے ملیت اپنے لیے ثابت کی ہے۔ آیات خدانے ملیت اپنے لیے ثابت کی ہے۔ اور پھر مخلوقات کے لیے ثابت کی ہے۔ آیات میں ہے کہ خداز مین وآسان کا مالک ہے۔ اور ہر مخلوق کا مالک ہے۔ اور دوسری آیت میں مخلوق کے لیے ملیت ثابت کرتا ہے۔ یہ بات عرف عقل اور شرع میں اوضح میں اوضے الواضحات ہے۔ کہ ان آیات کا دیگر آیات سے کوئی منافی و تضافیس ہے۔

خدا وند عالم ما لک بالذات ہے اور مخلوقات ملک بالغرض ہیں۔اور خدا کی طرف ہے انہیں مالک بنایا جاتا ہے۔

دوسری جگہ پر ہے کہ خداشیادت اور حفظ اعمال کے لیے کافی ہے۔ یہ آیت دوسری آیت کی منافی نہیں ہے۔ جہال دوسری مخلوقات کو گواہ بنایا گیاہے اور ان کو حافظین اور حفظ قرار دیا گیاہے۔جیسا کہ یہ بات گذر چکی ہے۔

پس اس ولی کی فعی ہے کمن الذل سے ہولیکن مطلق ولی یا اولیا کی فعی نہیں

أَلاَإِنَّ أَوْلِيَساءَ اللهِ لاَنَحَوْق عَسلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُونَ (۱۲) يونس)

جان لواخدا كاولياء كوكن فتم كاخوف اور حزن فيس ب-قُيلْ لَسْتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلِ انعام ٢٦ ) ( وَمَنا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ (انعام : ٤٠١)

وَمَنا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا (۵۴: بنبي اسوائيل) كهرويج مين تمهار او پروكيل مول اوراتو ان كاو پروكيل بين بهم نے آپ كوان پروكيل بنا كرنييں بهيجا۔

ایک اور روایت کریمه

(أَلاَّ تَتَّخِذُوا مِنْ دُونِي وَكِيلاً السراء)

میرے علاوہ کی اور کواپنا وکیل نہ بنا نا اور وکیل کامعنی تگہاں اور کارگز ارلیا گیا ہے۔
ان آیات میں تکوین اور تشریع کا نام نہیں لیا گیا۔ پس اس مصنف نے مطلق آیات سے احتجاج کیا ہے۔ اس نے آل گڑا اس کی طرف رجوع کرنے کولازم قرار نہیں دیا۔ اس لیے وہ کہتا ہے پیغیر طابق آلی ہے گوں پروکیل نہیں ہیں اور لوگوں کے لیے بھی ضروری ہے کے وہ غیر خدا کو وکیل نہ بنا کیں (اُلَّا تَسَّحِدُ وا مِنْ دُونِی وَ کِیلًا ۲ اسواء) خدا کے علاوہ کی اور کواپنا وکیل نہ بنانا۔ پس وکالت کے باب میں جوروایات وارد خدا کے علاوہ کی اور کواپنا وکیل نہ بنانا۔ پس وکالت کے باب میں جوروایات وارد

(جواهرالعبقريدفي اثبات ولاية التكونيه) ........ ہوئی ہیں بیملائے اعلام کے جوبھی کتب فقہ میں اقوال ہیں ان کوخلاف قرآن Barbara Barbar بال قتم كاستدلال بكرس كاجوجي جاس آيت كالرجمه كرد الحاوراي كوابنا منبع قرار دے دے۔اور دومری آیات اور روایات متواترہ سے صرف نظر کر دے تو بیہ تھيك جبيں بوضروري ہے كہ يات وروايات ميں بہت زيادہ دفت كى جائے۔ تاكه اس کامعنی سے طور پر بیان کیا جا سکے۔انہوں نے کہا کہ لفظ "وکیل" کا اطلاق خداونڈ عالم کی ذات پرٹی ہوتا ہے۔ اس کے چار معنی ہیں مخلوقات عالم کے امور کی کفایت کرنے والا سارے جہان کے امورالا بندگان میں روزی تقسیم کرنے والا۔ لوگوں کی بناہ گاہ اور بے ج<u>ا</u>روں کا سہارا۔ خلاصمطلب

### (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

:جوذاتی طور پرخلق کی گلہداری اور نگہبانی پر قادر ، اور ان کے امور کی کفایت و کفالت ، اور رزق میں کسی کامختاج نہیں ہے وہ خدا کی ذات ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں ہے۔ اس معنی کے حساب ہاں معنی میں پیٹی بران محلوق میں سے کسی کے حتاج نہیں ہے۔ اس معنی کے حساب سے پیٹی بران سے وکالت کی نفی کی ہے اور اس بات کا ولایت تکوین سے کوئی ربط نہیں ہے۔ اور اس بات کا ولایت تکوین سے کوئی ربط نہیں

C. A. M. M. W. L.

م خداوندعالم نے اپنے آپ کووکیل کہا ہے۔ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَ كِيلٌ

خدا ہرتی ء پروکیل ہے خدا کے علاوہ کوئی بھی ہرتی ء پروکیل نہیں ہے۔اور مخلوق بعض

چیزوں پر بغیراستقلال کے وکیل ہے۔ اس آیت

وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ

کی تفسیر میں شخ طبری نے کہا ہے خداوند عالم مد برخلق ہے اور نگر ہاں مخلوق ہے بیں وہ وکیل مخلوق ہے۔

اور ینیس کہا جاسکتا کہ وہ مخلوق کے لیے وکیل ہے۔ اور خلق بخلق کے لیے وکیل ہو
سکتی ہے۔ بھی بھمار دوسروں کو محدودیت کے ساتھ بغیر استقلال کے وکیل و مگہبان
مانتے ہیں۔ جیسا کہ ملک الموت، صرح آیات میں وہ مولکل از واج ہے۔
قُسل یَسَوَفَا کُمْ مَلکُ الْمَوْتِ الَّذِی وُ کُلَ بِکُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ
تُوْجَعُونَ ( ا ا : سجدہ)

(جُواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيَّة) .....

كهديجيكة مهيل ملك الموت مارتاب جس كوجم في تمهار او يرمونكل بناياب - قُلْ لَسْتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلِ انعام ٢٢)

شیخ طبری نے اس آیت کریمہ کی تفسیر میں بیان فرمایا ہے کہ: اے محمد گہہ دیجے! میں اس بات پر معمور نہیں ہوں کہ تنہیں ( تکویناً) یا سچایا جموٹا کہوں۔ میں تم کو کفر سے اس طرح منع نہیں کرتا ہوں کیوں کہ وکیل وہ ہوتا ہے جو کسی چیز کے قیام اور اس کے ضرر کود فعے کرنے والا ہوتا ہے۔

بعض علاو نے اس آیت شریفہ کا یہ مطلب لیا ہے کہ میں تمہارے اعمال کا محافظ نہیں ہوں۔ میں نے تمہارے اعمال پر جزنا وسزانہیں دینی ہے۔ میں تو فقظ ڈرانے اورخوش خبری دینے والا ہوں۔

وَقُلْ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءً فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكُفُرْ

جس کی مرضی کفر کرے اور جس کی مرضی ایمان لے۔

جو کچھ ہم نے عرض کیا ہے یہی آیت کا مقصود ہے

( وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ

حضرت امام جعفرصادق عليكم تے اس آیت کے بارے میں فرمایا كمي آیت

آئمہ صدی علائل کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔خداوندعالم نے ان سے وعدہ کیا ہے کہ ہم نے تہیں زمین پراپنا خلیفہ بنایا ہے۔جیسا کہ میں نے انبیاء واوصیاء کوخلیفہ بنایا تھا۔اور میں نے امبیا پہندیدہ دین بڑمکن دیا ہے۔ان لوگوں نے کہا ہے کہ آیت

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

ہے چندامور واضح ہوتے ہیں۔

#### اول:

دوم:

خداوندعالم انہیں تمکن دے گا ابھی تک تمکن نہیں دیااور یہ بھی نشر دین میں ہے

سوم.

ان کی خلافت محدود ہے نہ کہ پور کے جہان کے لیے۔ ان کی آیات پوری طرح ہم نے بیان کردی ہیں۔ اور انہوں نے اپنی م ظرفی سے اپنی مرضی کے مطابق ترجمہ بھی کیا ہے۔ اور انہوں نے اپنی ناقص فکری بنیا دوں پر پیمارت تعمیر کی ہے۔

حقیر گوید: ان کی بیات کرآیت کریمه آئمه هدی طلبت کے بارے میں نازل ہوئی ہے بالکل ٹھیک ہے کین ان کی بیات کہ

كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ

انبیاء واوصیاء کی طرح ہیں۔ ہر چندآیت عام ہے اور بیانبیاء واوصیاء کے ساتھ مختص نہیں ہے۔ لیکن جوروایات تفسیر صافی اور نورالثقلین میں وارد ہوئی ہیں۔ان

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

میں لفظ انبیا نہیں ہے بلکہ فقط اوصیاء کا لفظ آیا ہے اس آیت کی تفسیر میں لفظ انبیاء آیا ہی نہیں ہے۔ اگر لفظ انبیاء کہیں ہے۔ اگر لفظ انبیاء کہیں ہے۔ اگر لفظ انبیاء کا اضافہ کیا ہے۔ اگر لفظ انبیاء کھی ہوتو اس سے وہ انبیاء مراد ہیں جن کے پاس خلافت ظاہری تھی جیسا کہ حضرت ہارون علایتم خلیفہ تھے اور حضرت داؤد علایتم اور حضرت سلیمانی مصرت سلیمانی مسلیم اللہ اللہ مسلیمانی مسلیم

تشبید: خلافت اس آیت میں اس طرح ہے جس طرح رسالت مآب بیر اس طرح ہے جس طرح رسالت مآب بیر اس طرح ہے جس طرح رسالت بیر اس استعمالی میں ہے۔ اور پیشید بھی اصل رسالت میں سے ہےنہ کہ کیف اور درجات میں۔ کیوں کہ حدود رسالت والت ہے۔

سیر کیے ممکن ہے کہ خلافت آئمہ صدی المام ہے کے خلافت کی طرح المان ہے کہ خلافت کی طرح ہے؟! در حالا نکہ آئمہ صدی علائم کو خدا و ندعالم نے ملک عظیم عطا فر مایا ہے۔ لیکن سیہ ملک دیگر انبیاء کو عطافین ہوا علم اور قدرت دیگر انبیاء یا آصف بن برخیا آئمہ صدی ملک علائم کے مقابلہ میں اس طرح ہے جس طرح بحرف خائر کے مقابلہ میں اس طرح ہے جس طرح بحرف خائر کے مقابلہ میں اس طرح ہے جس طرح بحرف خائر کے مقابلہ میں اس طرح ہے جس طرح بحرف خائر کے مقابلہ میں ایک قطرہ یائی۔

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونية) .....

میه خلافت حقدالهید جو که آئمه صدی ایم ان کو ملے گی اس کا وقت ابھی تک نہیں آ ب ہے۔اس کا وقت حضرت امام زمانہ علائقہ (عج ) کے ظہور سے شروع ہوجائے گاجب آپ علائلاً رجعت فرمائلیں گے۔ پس پیسلطنت وولایت وخلافت اورامارت ابھی تک ظاہر نہیں ہوئی ہے۔جیسا کہ اس آیت کریمہ کی تفسیر میں روایات صریحہ ہوئی ہیں اس طرح اس متعصب مصنف نے اس بات کو ذکر نہیں کیا۔ اور وہ سہ ہے کہ وہ خوف کوامی میں تبدیل کردیں گے۔اور پیجی رجعت امام زمانہ علائق (عج) کے وقت ہوگا۔ اور اس خلافت الہیہ کا دائر ہ فقط زمین تک محدود نہیں ہے۔ کیوں کہ ایک چیز کا اثبات دوسری چیزوں کی نفی نہیں کرتا ہے۔اس آیت کریمہ میں زمین کا ذکر شایداس لیے ہے کہ گذشتہ اور انبیاء اسلف کوزمین ہی میں دیمن کا ترس اورخوف تھا۔ اس کیے اہل زمین کے لیے بشارت سے خلافت ظاہر بیالہیہ موسین کے لیے ہے اور بیمونین زمین میں اللہ کے خلفاء ہیں وہ آئم صدی علائم ہیں۔جو کہ اطمینان کامل اور اختیار کلی کے ساتھ زمین کے وارث ہیں۔ الک زمین کے علاوہ ان کا کوئی بھی خالف نہیں ہے۔اس لیے خصوصیت کے ساتھ زمین کا ذکر کیا گیا ہے۔آیت كريمه كياق وسباق مين ان كى طرف نظرى كى جديم في يكها بكر فسه، الاارض) پیقیز نبیں ہے۔اس کی شل ایک آیت سورہ رعد میں بھی ہے۔ وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ قُلْ سَمُّوهُمْ أَمْ تُنبِّئُونَهُ بِمَا لاَيَعْلَمُ فِي الْأَرْضِ أَمْ بِظَاهِرٍ مِنْ الْقَوْلِ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مَكْرُهُمْ وَصُدُّوا عَنْ

(حواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ................

السَّبِيلِ وَمَنْ يُضْلِلْ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ (٣٣) يهال بحى كلمه (في الاارض) تيزيين ہے۔

کیوں کہ اہل زمین ہی خدا کا شریک قرار دیتے ہیں اس لیے زمین ہی میں نفی کی گئی ہے در حالا نکہ زمین آسمان اور دیگر مقامات میں بھی خدا کا کوئی شریک نہیں ہے۔

دو پری فصل

ان روایات کا جواب جن کوولایت تکوینی کی تعی استدلال کے طور پرپیش کیا گیا ہے۔ جیسا کہ بطور کامل واضح ہو چکا ہے اور جواب شافعی بھی دیا جاچکا ہے کہ وہ آیات ولایت تکوینی کی نفی پر ہو بالکل ولالت نہیں کرتی ہیں۔ اور یہ بات قاری بصیر کے لیے اظہر من الشمس ہے۔ جوروایات اس موضوع کے اثبات کی لیے لاُئی گئی ہیں ان میں سے کسی کا بھی ولایت تکوینی سے کوئی ربط نہیں ہے۔ ہم نے جومعنی ولایت تکوینی کا بیان کیا ہے وہ بالکل قابل انگار نہیں ہے۔ اس کا مشکر جانل اور نافہم ہے۔ کہی روایت مشکر ولایت تکوینی ناقص سوچ کے مطابق دعائے جوش کبیر کا جملہ لایا کہیلی روایت مشکر ولایت تکوینی یا تھی سوچ کے مطابق دعائے جوش کبیر کا جملہ لایا

#### (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة / .....

ے. (يا من لا يعلم الغيب الا هو)

اس کی تشریح پہلے گذر چکی ہے۔ یا غیب سے مراد قیامت ہے جیسا کہ امیر الموننین حلالئلم کے خطبہ میں بھی ہے اور اس کی مفصل بحث کتاب مقام قرآن و عشرت اور کتاب علم غیب میں بیان کی گئی ہے۔

دوسراجملہ: (یسامن لایصرف السوء الا هو) اے بدی اور تختی کو دور کرنے والا خدا۔ یعنی کوئی بھی خدا وند عالم کی عنایت کے بغیر ذاتی طور پر سی تختی اور پر بیٹانی کو دور نہیں کرسکتا مگر خدا وند عالم ۔ اور وہ عظیم مخلوق جس کو خدا نے طاقت و تو انائی عطاکی ہے۔ وہ دیگران کی مشکل کشائی کر سکتے ہیں۔ جبیبا کہ کی مرتبدد یکھا گیا ہے۔ کیوں کہ بدی اور تختی عادی انسان کے بس میں بھی ہے۔ کیونکہ بدی سے ردکا گیا ہے اور یہ بھی تکم دیکران کی پر بیٹانی مشکل کو دور کیا جائے۔ بعض او قات مونین کی مدد کرنا واجب بھی ہوتا ہے۔ اور یہ بات اوضح الواضحات ہے۔

تثبيراجمله: (يامن لا يخلق الحلق الاهو) الدوه ذات جو تلوقات كوفلق كرتى ہے۔

ممکن ہے کلم خلق سے مرادتمام خلائق ہوں جو کہ خالق کے مقابلہ ہیں۔اور

مامرادازخلق مادہ کے بغیر خلقت ہے (وہ خلق ابداع اور اختر اع ہے) کیونکہ کافی لوگ چیز سے چیز خلق کر لیتے ہیں خداوہ خالق ہے جو بغیر شئے اور مادہ کے خلق کرتا ہے۔جبیبا کہ امام جعفر صادق علائم کافر مان ہے:

(الایکون شیء لا من شیء الا الله)

یعنی چیز کو بغیر چیز کے خداخلق کرتا ہے لیکن چیز سے چیز خلق کرنا خدا کے ساتھ مختص نہیں ہے۔ پس اس معنی میں خالق کا اطلاق مخلوقات پر ہوتا ہے۔ جبیبا کہ قرآن پاک میں ہے

، (فَتَبَارُکَ اللهُ أَحْسَنُ الْنَحَالِقِينَ (۱۲ : مو منون) ) ليل وه خدا مبارک ہے جو خالقوں میں سے جو بہترین خالق ہے۔ حضرت امام رضا علائلم نے اس آیت کی تفییر میں فرمایا: خدا دند عالم نے اس آیت میں بید بتایا ہے کہ بندول میں خالق بھی بین اور غیر خالق بھی ۔ خالقوں میں ایک حضرت عیسی علائلم بھی بین جو کہ گیلی مٹی سے پرندہ خالق کرتے تھے۔ اور اس میں روح پھو تکتے تھے تو وہ پرندہ اُڑ جا تا اور سامری نے بچھڑ رے وحضرت موسی کی قوم کے لیے خلق کیا

قرآن کریم سوره مائده آیت نمبر ۱۱ (قیامت کے دن خودخداوندمتعال حضرت عیسی اللیم سے کہا)

وَإِذْ تَخْلُقُ مِنْ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي (مائده ١١)

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

سیمیرے کم سے تو گیلی مٹی سے پرندے کی شکل بنا تا تھا۔ اور اس میں روح پھونکتا تھا۔
اور وہ میرے اذن سے پرندہ بن جا تا تھا۔ اور تو مادر زادا ندھوں کومیرے اذن سے شفا بھی دیتا تھا۔ اور میں خدا میں اذن سے مردوں کوزندہ کرتا تھا۔ ان تینوں موارد میں خدا نے بینیں فرمایا کہ میں خلقت کرتا تھا میں شفادیتا تھا اور میں زندہ کرتا تھا۔ بلکہ خل کی نسبت حضرت عیسی علائق علائق کی طرف دی ہے۔

دوسري آيت : سوره آل عمران آيت نمبر ۲۹،

أَنِّى أَخْلُقُ لَكُمْ مِنْ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ فَي بإِذْنِ اللهِ وَأُبْرِءُ الْأَكْمَةَ وَالْأَبْرَصَ وَأَحْيِ الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللهِ

حضرت عیسی علائلہ نے فرمایا ایس مٹی سے پرندے کی شکل بناتا ہوں اور اس میں روح پھونکتا ہوں تو وہ اذن خدا سے پرندہ ہیں جاتا ہے اور مادر ذادا ندھوں کو شفادیتا ہوں اور مردوں کو زندہ کرتا ہوں۔ اور بینیں کہا کہ خدا شاقی کرتا ہے، خدا شفادیتا ہے اور خدا زندہ کرتا ہے۔ اذن کرمطلب ہرگزینیں ہے کہ خداوند مالم فاعل ہے بلکہ نبی طشہ آلیہ ہم اور امام علائلہ کو اجازت دی ہے کہ بیٹل اور فعل انجام دیں۔ جیسا کہ خدا وند عالم نے بیغیمرا کرم طشہ آلیہ ہم کو اجازت دی ہے۔ وہ سات رکعت کو دیں رکعت واجب خدائی کے ساتھراضا فہ کریں۔ اور ہم نے ان دو واجبات کا فرق اپنی کتاب "ارکان دین" کے صفحہ ۸۸ پربیان کیا ہے۔
دین" کے صفحہ ۸۸ پربیان کیا ہے۔

# (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا

یعنی تم جھوٹ کوخلق کرتے ہویا بتوں کوخلق کرتے ہو۔اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے بندوں کے اختیاری افعال واعمال کوخلق نہیں کیا ہے۔اگر خود خداان کوخلق کرتا تو ان افراد کے اعمال سے بےزاری کیوں کرتا ؟ جیسا کے فرمان خداوندی ہے

اً الله بری الم الم شرکین و رَسُولُهٔ سوره توبه: ۳ العنی خدامشرکین کی ذات مرادیس به بلکهان کے اعمال سے بیزار ہے۔ یہاں پرمشرکین کی ذات مرادی بیا کہ ان کے اعمال وافعال سے بیزاری ہے جیسا کہ امام هادی اللیم فرمایا

اوردوسری آیت میں کلام حصرت وط علائم نقل کیا ہے کہ انہوں نے اپنی

قوم سيفرمايا:

(قَالَ إِنِّى لِعَمَّ عِكُمْ مِنْ الْقَالِينَ (٢٨ ا شعراء) مِين تهارے اعمال كارشمن ہوں۔

اگران کے افعال واعمال افعال خدا ہوئے تو حضرت لوط علائلا ان کے اعمال کے دشمن ، نہیں ہوتے۔ نہیں ہوتے۔

اوراس سورہ میں فرمایا فیان عَصَوْکَ فَقُلْ إِنِّی بَرِیءٌ مِمَّا تَعْمَلُونَ (۲۱۲ اے پیغمبر طلح الیّمالیّم اکہ دیجتے !اگر تیری نفر مانی کریں جو کچھتم کرتے ہو۔ میں تم سے بےزار ہوں۔ (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية) .....

حقیر نے متدرک سفینة البحار میں لغت (حلق) میں آیت شریفه اور روایات کریمه کو مفسل طور پربیان کیا ہے اور تاریخ فلفه تصوف میں بھی بیان کیا ہے جملہ دیگر: از دعا جوش کبیر (یامن لا یدبو الا مو الا هو)

اے وہ خداجو تدبیرامرکرتا ہے۔جوامور خلق کو تدبر کرتا ہے بالذات اور اور مستقل طور پر تو وہ فقط خدائی ہے وہ کسی کا تالع فرمان نہیں ہے۔پس اس میں کوئی منافات و تضاونہیں ہے کہ ایک گروہ خدا کے اذان سے امور خلق کو تدبیر کریں بیجسا کہ بیت شریفہ ہے۔

( فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْوًا (٥) سوره نازعات)

امرکوتد بیرکرنے والے اور پیام خدا کے مطبع ہیں۔اور خدا کے امرتد بیرکرتے ہیں سے جے کہ اس تدبیر کی خداوند عالم کی طرف نسبت دی جائے۔ شخ طبر سی نے اپنی تفسیر میں اس طرح فر مایا ہے۔اور اس کے متعلق متعدد اقوال ہیں

اول: مدبرات امر ملائکہ ہیں۔اور بیامور مخلوق کو ایک سال کامل تک چلاتے ہیں (شایدایک شب قدر سے دوسری شب قدر تک اور بیقول حضرت الیمرالمومنین علائلہ سے نقل ہواہے

دوم: ان سے مراد جبرائیل طالبتی میکائیل، طالبتی اسرافیل طالبتی اورعزرائیل عالبتی میلائی میلائ

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

میکائیل علایته: بارش کے قطرات، برف، اور اشجار پرموکل ہے عزرائیل علایته قبض ارواح برموکل ہے۔

اسرافیل علالتا خدا کی طرف سے تھم لے آنے پرموکل ہے۔

سوم: مد برات سے مراد افلاک ہیں کہ مور دنزول امر حق ہیں اور ان کے سبب سے خدا کی قضا وقد رد نیا میں واقع ہوتی ہے اور بیروایت علی بن ابراہیم علائل نے نقل کی ہے۔ شاید حضرت سجاد علائلہ کی صحیفہ میں دعا بھی قول سوم کی مؤید ہے۔

(المتصرف في فلك التدبير)

فلك تدبير مين تصرف ركفني والى ذات

وہ روایات: جو کہ امور تدبیر میں وارد ہوتی ہیں۔ان سب سے معلوم ہوتا ہے کہ بعض امور کا اختیار بشر کے ہاتھ میں ہے پس وہ آیات جن میں خدا مدبر ہے اور دیگر آیات جن میں مدبر امور ملائکہ ہیں۔ان میں کوئی تضاونہیں ہے اسی طرح ان آیات میں بھی کوئی اختلاف و تضاونہیں ہے۔ کہ خدا حافظ و حفیظ ہے اور بعض آیات میں ملائکہ بھی بندگان خدا کے حافظ ہیں اور اس آیت کریمہ اور دیگر آیات جو دیگر شہد اور گوا ہوں پر دلالت کرتی ہیں میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

(كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا)

اوردیگرمقامات پرانبیاءاورملائکه کوشهید بشهدا کها گیاہے۔ کتاب اصول کافی باب تاریخ رسول اکرم میں ملتی آیا تیم حضرت امام صادق

( ﴿جُواهِ العِبْقُرِيَةُ فِي اثباتُ وَلِا يَةُ التَّكُونِيَّةِ ﴾ علائم سروایت کی گئے ہے (اللهم صل علی صفیک و حلیلک و نجيك المدبر الاامرك الخ) خدایا! اینے خلیل اور برگزیدہ حبیب محمد طبق کیا تھے مرنظر لطف فر مااور وہ تدبیر کوخلق کرنے واليوس برادران ایمان کی ضافت طبع کے لیے چنداور جملے بھی اسی دعا شریفہ میں یفل کرتا ہوں اور ان کے ساتھ قر آنی آیات بھی بیان کرول گا يا من لا يستعان الا به لعِنی اے وہ خدا کہ جس کے بغیر کوئی مدد گارنہیں ہے ..... بہ جملہ سورہ فاتحہ کی آیت کے مین مطابق ہے إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ہم تیری بی عبادت کرتے ہیں اور تجھی سے مدد ما لکتے ہیں .... (جوطر يقد تو بتايا ہے) یہ بات درج ذیل آیت کریمہ ہے منافات نہیں رکھتا۔ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخَاشِعِينَ (سوره بقره ۵۳) صبراورصلوة سے مددطلب كرويقيناصلوة بهت بدى چيز ہے مردورنے والول ير .....! صبر بھی خدانہیں ہے اور صلو ہ بھی خدانہیں ہے اور خدانے علم دیا ہے کہان سے مدد ما تكو .....!! خدان دوكومشكل كشائى كاذر بعد بناياب .....!!

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ إِنَّ اللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ موره بقره آيت مُبرسه ١٥ م

اے ایمان والو! صبر اور صلوق سے مدد طلب کرویقیناً خداصبر کرنے والوں کے ساتھ ہے

روایات میں صبر کے دومعانی ہیں ایک "روزہ" دوسرے حضرت محمصطفیٰ طلق اللہ اللہ است میں ایک آل میں ایک اور معانی سے مدوطلب کی جائے بیان ہوئے ہیں اور حکم ہوا ہے کہ صبر ادر صلوۃ کے تمام معانی سے مدوطلب کی جائے ۔ اگر خدا کے علاوہ کسی سے مدولین احرام ہے تو خدا نے صبر اور صلوۃ سے مدد لین کا حکم کیوں دیا ہے۔ اگر خدا کے علاوہ کی جائے کے دور دور اور میں کے دور اور میں کے دور دور اور میں کیوں دیا ہے۔ اور اگر غیر خدا سے مدد لین احرام ہے تو حضرت ذوالقر نین

علالتُلام نے کیوں کہاہے

فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ سوره كهف ٩٥

ا پی قوت ہے میری مدد کرو!

یہ بات اس نے یا جوج ماجوج کی دیوار کے قریب پہنچ کر قوم یا الشکر سے
کہی۔اور ان سے یہ کہاان کا راستہ بند کردو تا کہ یہ لوگوں کو نقصان نہ پہنچا سکیں
.....! انہوں نے کہا تم میری مدد کرو تا کہ میں تمہارے لیے دیوار بنا
دول ....خداوندعالم نے فرمایا

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيَّة) .....

تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوى وَلاَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوى وَلاَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِاثْمِ وَالْعُدُوانِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ (٢: سوره مائده) اعمونين امور خير ميں ايك دوسرے كى مددكيا كرو! اور گناه ميں ايك دوسرے كى مدد ندكرنا ....

خود خدانے بی محمد میا ہے کہ امور خیر میں ایک دو رے کی مدد کیا کرواور بھی بھار مدد کرنا حرام واجب ہوتا ہے اور گناہ کے امور میں مدد کرنا حرام ہوجا تا ہے

خداون متعال نے اپناتعارف کرایا ہے

إِنَّ اللهَ لَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِين وَمَا لَجَّ آيت ٥٨

یقیناً الله رازقوں میں سے بہترین رزق دینے والا ہے

سوره المائدة آيت وَأَنْتَ خَينُ الرَّازِقِينَ (٢٠١١)

اورتو بہتررزق دینے والاہے

سوره المومنون آيت نمبراك

وَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ (٧٢)

اوروه بهتررزق دينے والا ب

اورسورہ جمعہ وَ اللهُ خَوْرُ الرَّازِقِينَ (آيت ال) مِن جَى ہے اور اللہ بہتر رزق دینے والا ہے

((جواه العبقريه في اثبات ولاية التكونية) اسی طرح دعائے جوش كبيراوراس كےعلادہ ادعيه ميں وارد ہواہے " خَيْرُ الرَّازِقِين" لعنی اے بہتررزق دینے والے اور پیکلام' احس الخالقین' کی طرح ہے اس مين حفرت امام رضا علائم كاستدلال جاري موكا .....! بيدوكلام الربات بردلالت كرتے بين كرفاوقات ميں خالق ورازق بين سليكن خد ا وند قدوس این قدرت کامله اور با الذات رازق ب اور خدا وند متعال ' أوسع المعطين "باوراور مخلوقات عطائے خداسے خالق رازق اور عطا کرنے والے ہیں جتنی کسی کوخدانے قوت دی ہے اتا ہی وہ رازق ہے پس جس لحاظ ہے ہم نے واضح كياب بهم غيراز خداك كسي كوخالق ورازق كهرسكتي بين ..... آيت شريفة سوره ذاريات إنَّ اللهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْفُوَّةِ الْمَتِينِ آيت نمبر ۵۸ " "يقيناً خدا بى رزاق اورصاحب قوت بے" آیت فوق ذیل آیات سے منافات نہیں رکھتی ہے " خَيْرُ الرَّازقِين" رازقول میں میں سے خدا بہترین رزق دینے والا ہے کیونکہ مخلوق پر رازق کا اطلاق امر خدا سے ہوتا ہے اور سورہ بقرہ آیت تمبر ٣٣٣ ارشا درب العزت ب (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه > .....

وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ الْآتُكَلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا الْآتُنَظَارُ وَالِلَهُ بِولَدِهَا وَالاَمُوْلُودُ لَهُ بِولَدِهِ وَعَلَى إِلَّا وُسْعَهَا الْآتُنظَارُ وَالِلَهُ بِولَدِهَا وَالاَمُوْلُودُ لَهُ بِولَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرِ الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرِ فَالْاَحُنَاحَ فَلاَ جُنَاحَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدْتُمْ أَنْ تَسْتَرْضِعُوا أَوْلاَدَكُمْ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدْتُمْ أَنْ تَسْتَرْضِعُوا أَوْلاَدَكُمْ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدْتُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَاتَّقُوا اللهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ عَلَيْهُمَا وَاللهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ عَلَيْهِمَا وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ بَعْمُلُونَ بَصِيرٌ

یعنی بیٹے کے والداس کی والدہ کوروزی بھی دے اوراس کا تن بھی ڈھانیے سورہ نساء میں ارشاد باری تعالیٰ ہے۔۔۔۔۔

وَلاَتُوْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَ الَكُمْ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِيَامًا وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلًا مَعْرُوفًا اللهُ لَكُمْ قِدارِ اللهُ اللهُ لَكُمْ قَوْلًا مَعْرُوفًا الروه اپنامال جن پرخدائے تہمیں گزارن دی ہے ناسجھ پینیم کوند دینا۔ ہاں اس میں سے اسے کھلا وَاوران کو پہنا وَاوران سے اچھی بات کرو۔

پس: احسن النحالقين اور "خَيْسُ الرَّازِقِين " سية حير الناصرين ، فيرالراحمين اور حير الحافظين كي طرح بسية حيد كري بحى درجه منافات في ركان و كانكه ذات خداخوددار كمالات باورد يكرمخلوقات الناف في منافات في اور تمام خلوقات خداكي وجه نديم بي كيان وه كي

جیما کی نیج البلاغہ کے دوسرے خطبہ میں حضرت علی علاقت ال حکمال کی فضیلت میں فرمایا

و هم موضع سره و لجاامره و عيبةعلمه و موئل حكمه و كهف كتبه و جبال دينه بهم اقام انحناء ظهر ه ،واذهب ارتعادفر ايصه الى ان قال لا يقاس بآل محمد احد من هذه الامة و لا يسوى بهم من جرت نعمتهم عليه ابداهم اساس الدين و عماداليقين اليهم يفى ۽ الغالى و بهم يلحق التالى و لهم خصائص حق الولاية و فيهم الوصية و الوصية و الوراثة الخ

جواللہ کے اسرار کی جگہ ہیں ۔اس کے اسر کی بنا ہگاہ ہیں اس کے علم کے خزانہ دار ہیں ،اوراس کے حکم کی جگہ ہیں اللہ کی کتابوں کا مرز ہیں .... وین کے بلندوبالا ہیاڑ ہیں اوروہ پہاڑوں کی طرح قائم ہیں .....اور حکمت کی گان ہیں ....خدانے ان کے ذریعے سے دین کو حکم کیا ہے ....انہی کی وجہ سے اہل وین کی خطائیں معاف ہوتیں ہیں ۔۔۔ یہاں تک کہ آپ نے فرمایا: آل جھم علائلہ پرکسی بھی فردامت کو قیاس نہرو ... یعنی ان کا بلندوبا لا مقام کوئی بھی نہیں جانتا ہے اور نہ ہی کوئی ان کے ظیم مرتبہ تک بہنے سات ہے .... امت کا کوئی بھی فردان کی شان ہیں ہے ... کوئی بھی ان کی بیس ہیں ہیں ہوتی ہیں بیس ہوتی رہتی ہیں برابری کرنے والانہیں ہے ۔۔۔ اور لوگوں یران کی فعتیں ہمیشہ نازل ہوتی رہتی ہیں برابری کرنے والانہیں ہے ۔۔۔ اور لوگوں یران کی فعتیں ہمیشہ نازل ہوتی رہتی ہیں برابری کرنے والانہیں ہے ۔۔۔۔ اور لوگوں یران کی فعتیں ہمیشہ نازل ہوتی رہتی ہیں

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

پُلُّ تَعْت عطا کرنے والا اور نعت لینے والا کسے برابر ہوسکتے ہیں ....؟
علامہ حبیب اللہ خوئی نے نیج البلاغہ کی شرح میں اس خطبہ کے شمن میں کافی روایات
نقل کی ہیں ....!اوراس نے خطبہ کی تا یحد میں کافی روایات بیان کی ہیں انہوں نے
اخری جملہ کے بارے میں فرمایا ہے کہ ان مطالب کی طرف اشارہ ہے ہرایک
مطلب دنیاو مافیھا سے کہیں بہتر ہے

اول بیر صرات معصومین علائل المحت ظاہری وباطنی مادی و معنوی کے مالک ہیں دوم : ان کی بیلعمات ہمیشہ سے لوگوں پر جاری ساری ہیں ۔ وہ کسی ایک زمانے میں مختص نہیں ہیں اور قیامت تک رہیں مختص نہیں ہیں بلکہ ان کی تعمیل ہمرز مانے اور ہرانسان کے لیے ہیں اور قیامت تک رہیں گی ۔۔۔۔ ان کی نعمات نہی ختم ہونے والی ہیں اور نہ ہی زوال پذیر ہیں سوم: مندرجہ بالامطالب کا نتیجہ ہے کہ طلق آل طرائل دوسری کے ماری نہیں ہیں بلکہ سوم: مندرجہ بالامطالب کا نتیجہ ہے کہ طلق آل طرائل دوسری کے ماری نہیں ہیں بلکہ

و استرب بالا تصاب فی بجہ بیہ کو سرا ال مرا دوسری نے ماری ہیں ہیں بلا۔ ان سے کہیں افضل وانٹرف ہیں کیونکہ نعمت دینے والا اور نغمت لینے والا کھی برابر نہیں ہوسکا ........ا

خداوندعالم اس دین کوجزائے خیردے

 (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية) ......

بھی ان حضرات کا شریک نہیں ہے! کیونکہ ریاست اور سلطنت حقہ الہیہ کی تمام شرائط ان حضرات میں جمع ہیں ۔۔! کسی اور میں نہ بیشرائط ہیں اور نہ ہی ان کے لیے خلافت ربانیہ ثابت ہے ۔۔۔۔۔

بیر حضرات پیغیبرا کرم طلع آلیکی کے علوم و کمالات کے دارث ہیں ....! اپس بیر حضرات آئمہ حد کالی آئی آئی کے ادصیاء ہیں !

حضرت علی این این ایک خطبہ میں فرمایا: ہم رسول اکرم طبی آیکی ہے وارث اور وصی ہیں ایک میں میں میں ایک اور فیان ا

انه ليس على الإمام الا ماحمل من امر ربه

امام کے لیے نہیں ہے گروہ امر جوا ہے خدا کی طرف ہے سونیا گیا ہے بینی پید خفرات امر خدا کے حامل ہیں۔ اور اس جملہ میں عمومیت ہے ہے۔ کوئلہ ان حضرات کے پاس مقام ظاہری و معنوی ہے اور وہ خدا نے عطا کیا ہے بیس پی لفظ تمام نعمات کوشامل ہے جو خدا نے ان پر نچھا ور کیس ہیں واضح رہے کہ میدامر دین کے لیے مجمعی فقط مواعظ حسنہ ہے کام لے لیتے ہیں ۔۔۔۔۔اور بھی بھار بھی اس جو خدات و باہرات و کھاتے ہیں ۔۔۔۔۔اور بھی بھار بھی اپنی رسالت وامامت کے بلندو بالامر تبہو ظاہر کرتے ہیں ۔۔۔۔۔ علامہ برقی نے یونس بن ظبیان سے روایت کی ہے کہ ایک دن میں حضرت امام صادق ہی خدمت میں حاضر تھا یہاں تک کہ کھانے کا وقت ہو گیا میں نے اجازت حیاتی آئیاتو آب حیاتی آئیاتو آب حیاتی آئیاتو آب

نے شروع کرنے وقت فرمایا: ان اللہ اللہ اور جب آپ نے کھانا تناول فرما لیا تو فرمایا

اللهم هذامنك و من محمد

خدایا! بیکھانا تیری اور تیرے حبیب محد طلی الیکم کی طرف سے ہے

حضرت صادق علامله اورابوحنيفه:

علامہ کرا جکی نے اپنی کتاب کنز الفوائد روایت نقل کی ہے کہ: ایک دن حضرت امام صادق علیفلا کے ساتھ دستر خوان پر ابو حنیفہ موجود تھا۔ جب آئیسا کھانا کھانے سے فارغ ہو چکے تو آئے نے فرمایا:

طَنْ اللَّهُ عَلَيْهُم كَى طرف الوحنيف نے عرض كيا آپ نے رسول اكرم كوخدا كاشريك بنايا ہے

تو آئيات افرمايا: الله تعالى قرآن مجيد الله تعالى قرآن مجيدين فرمار باب

وَمَا نَقَمُوا إِلاَّ أَنْ أَغْنَاهُمْ اللهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضَلِهِ سُوره توبه ٧٦ اوردوسرى جگدارشادخداوندى ٢

ابو حنیفہ نے عرض کیا: گویا بید دو آیات میں نے آج ہی پڑھی ہیں ....ان دو آیات میں نے آج ہی پڑھی ہیں ....ان دو آیات کی طرح دمگر کافی آیات ہیں ..... جو خدا کے لطف واحسان کو پیغیبرا کرم ملتی ایک کی ایک کی بین .....

(﴿جواهرالعبقرية في اثبات ولِاية التكونيّة ﴾ 260

> وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُوْ مِنِينِ منافقون ٨ قُلْ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولِ سوره نور ٥٣

وَمَنْ يَعْصِ اللهُ وَرَسُولَهُ سوره نساء ١٠

إِنَّ الَّـٰذِينَ يُؤْذُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمْ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُهِينًا (۵۵)سوره احزاب ۵۵

ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَمَنْ يُشَاقِقْ اللهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ (١٠): إنفال)

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَحِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُول سوره انفال ٣٣

فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ سورهُ تَعَانِيٰ ٨

اوران جيسي آيات لا تعداد بين....!!

علامة الكبير مجلسيٌّ: نے روایت اس کی شرح میں لکھا ہے کہ بیدروایت اس بات پر دلالت كرتى ب كه حضرت بيغبراكرم طلي يُلائم كونظام تدبيرعالم مين اختيارتام حاصل ب ملائكه موكلين بھي حفرت كفرمان سے امور انجام ديتے ہيں۔

علامه فيض كاشاني منهاج مين اور ديكر حضرات في حضرت امام جعفر صاوق عليلته كى راويت نقل فرمائى بكرآب عليلته فرمايا: (كلها كان لرسول الله فلنا مثله الا النبوة الزواج) جو يجهي غيم التي يالم كي ليثابت عدده مارك

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة > .....

لیے بھی ہے مگر نبوت اور از واج۔

وعاجون كبيركاد يكرجمله: (يا من لأيحى الا هو)

اواے روہ جومردول کوزندہ نہیں کرتا مگرتو، مرادیہ ہے کہ خداوہ ہے جواپنے ارادے،
اپنی مشیت اور اپنے ہی اذن سے زندہ کرتا ہے اس کو کسی اور کے اذن کی ضرورت نہیں میں مشیت اور اپنے آئے ہیں اذن سے زندہ کرتے ہیں خدا ہے۔ نبی طلع قبیلہ میں امام علیلئم جوزندہ کرتے ہیں خدا ان کوطافت وقد رہ عطا کرتا ہے۔
ان کوطافت وقد رہ عطا کرتا ہے۔

دوسری روایت :حضرت امام سجاد علائلام کی دوشنبه کی دعامیں ہے

(الحمد لله الذي لم یشهد احدا حین فاطر السموات و الاارض و لا اسخد معینا حین براء السمات حدیث اسخدا کی کرخلقت کردنت جس کا شام نبیل تفاد معینا حین براء السمات حدیث اشهد تهم خلق شام نبیل تفاد اورایجاد کرونت کوئی مردگا نبیل تفاد استهد تهم خلق السموات و الاارض) میں نے کسی کوخلق میں شام نبیل بنایاس سے مرادعام لوگ بین لینی عام لوگ گواه نبیل بین اس میں تفاد کی کوئی بات نبیل ہے کہ اپنے کسی کوئی فاص بندے جواصل خلقت ، طینت ، کمالات اورصفات میں تمام خلائق سے اشرف و فاض بندے جواصل خلقت ، طینت ، کمالات اورصفات میں تمام خلائق سے اشرف و شامل ہیں ۔ اگر ان بستیوں کوخدان مخلوقات پرشام بنایا ہے تو بیان حضرات علیات کی شرافت اور عزت کے لیے ہے۔ بیا بات ہر گر نبیل ہے کہ خن میں عمومیت ہوا ورعمومیت سے اور یہ جملہ ان کی جملوں کی طرح ہے کہ جن میں عمومیت ہوا ورعمومیت سے مرادافراد عادی اور عام ہوتے ہیں ۔ حضرت پیغیرا کرم طبخ کی تی میں عومیت ہوا ورعمومیت نے مرادافراد عادی اور عام ہوتے ہیں ۔ حضرت پیغیرا کرم طبخ کی تی میں عومیت بواور عمومیت نے مرادافراد عادی اور عام ہوتے ہیں ۔ حضرت پیغیرا کرم طبخ کی تی میں عالی نے فرمایا: آسان نے مرادافراد عادی اور عام ہوتے ہیں ۔ حضرت پیغیرا کرم طبخ کی تی میں عرف میان کی جملوں کی طرح نے کہ جن میں عمومیت ہوتے ہیں ۔ حضرت پیغیرا کرم طبخ کی تی جن میں عرف میان کی جملوں کی طرح کی تیں میں عرف کی خوال کی اسان نے کی جن میں عرف کی کی کی خوال کی اور عام ہوتے ہیں ۔ حضرت پیغیرا کرم طبخ کی جن میں عرف کی بیات ہیں ۔

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ......

کبھی بھی ساینہیں کیا اور زمین نے کسی کا بوجھ نہیں اٹھایا جو ابو ذرسے زیادہ سچا ہو۔ واضح ہے کہ اس عمومیت کی نظر رعیت اور امت ہونہ کہ محمد طلق کالیا ہم واہل بیت محمد علائلا

تنیسری روایت: بیده روایت ہے جس کی سند ضعیف ہے اور حضرت امام جعفر صادق علیکھ سے فتل ہوئی ہے۔

(لا یکون الشی لا من شئی الا الله و لا ینفل الشئی من .....)
بغیر ماده کے ایجاد کرنے والا فقط خدا ہے۔ کا تئات میں متصرف فقط خدا ہے۔ اور کی وجود کومجد و منہیں کرتا مگر خدا ۔ یعنی بیگام غیر خدا کے لیے محال ہے۔

حقیر کہتا ہے: بیردوایت سند کے اعتبار سے علما رجال کے مطابق ضعیف ہے۔ اور بالفرض اگر بیامام معصوم علائل سے صاور ہوئی ہے تواس کا پہلا جملہ صحیح ہے۔ اور دوسرے جملے میں اشتباہ کیا گیا ہے۔ اور یہ معنی کیا گیا ہے کہ کا نئات عالم میں خدا کے علاوہ اور کوئی متصرف نہیں ہے۔ لیکن جو پچھلوگوں کے اختیار میں ہے وہ اس میں تصرف بھی رکھتے ہیں۔ اور بیات واضح ہے اس جملہ کا سجے معنی بیہ ہے کہ ایک حقیقت کو دوسری حقیقت کی طرف خدا کے علاوہ کوئی بھی منتقل نہیں کرسکتا کیکن خدا کے علاوہ کوئی جمی متعقل نہیں کرسکتا کیکن خدا کے مطلوہ کوئی جمی متعقل نہیں کرسکتا کیکن خدا کے مطلوہ کوئی جمی متعقل نہیں کرسکتا کیکن خدا کے مطلوہ کوئی بندے اللہ کے اون سے ایک حقیت کو دوسری ماہیت میں بدل دیتے ہیں۔ پھر کوسونا بنا دیتے ہیں۔ پھر کوسونا بنا دیتے ہیں۔ پھر کوسونا بنا دیتے ہیں۔ بیم کوشور واقعی میں بدل دیتے ہیں۔ یہ ججزات کافی زیادہ ظاہر ہوئے ہیں۔ شیر کی تصویر کوشیر واقعی میں بدل دیتے ہیں۔ یہ ججزات کافی زیادہ ظاہر ہوئے ہیں۔ شیر کی تصویر کوشیر واقعی میں بدل دیتے ہیں۔ یہ ججزات کافی زیادہ ظاہر ہوئے ہیں۔ شیر کی تصویر کوشیر واقعی میں بدل دیتے ہیں۔ یہ ججزات کافی زیادہ ظاہر ہوئے ہیں۔ شیر کی تصویر کوشیر واقعی میں بدل دیتے ہیں۔ یہ ججزات کافی زیادہ ظاہر ہوئے ہیں۔ شیر کی تصویر کوشیر واقعی میں بدل دیتے ہیں۔ یہ ججزات کافی زیادہ ظاہر ہوئے ہیں۔ شیر کی تصویر کوشیر واقعی میں بدل دیتے ہیں۔ یہ ججزات کافی زیادہ ظاہر ہوئے ہیں۔ شیر کی تصویر کوشیر واقعی میں بدل دیتے ہیں۔ یہ ججزات کافی زیادہ ظاہر ہوئے ہیں۔ شیر کی تصویر کوشیور کوشیر کوشیر کے معلوں کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کی تصویر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کی کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کی تصویر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کی کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کی تصویر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کی کوشیر کی تصویر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کی کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کی کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کوشیر کی کوشیر کوشیر

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيَّه > .....

ہیں۔اورلو ہے کی جابی کوشیر بنادیتے ہیں۔جبیبا کی اس کی تفصیل گذر چکی ہے۔
تیسراجملہ: فلاسفہ کے قلم کی شبیہ ہے یعنی وجود کوعدم کی طرف کوئی منتقل نہیں کر
سکتا مگر خداوند عالم ۔اگر اس سے مراد وجود حقیقی ہے اور اس کی تقیص عدم ہے تو بیو وجود
حقیقی کی معدوم نہیں ہوسکتا۔اگر وجود سے مراد موجود ہواور ممکن ہے موجود انسان کی
طرح ہو اور خدا اسے قدرت وطافت عطا کرے تو وہ بھی موجود کوفانی نہیں کرسکتا۔
جبیبا کہ واضح ہے اورلوگوں کے روز مرہ کے افعال سے انداز ہ لگایا جاسکتا ہے۔

يَكَادُ الْبُرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُمْ مَشَوْا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَلَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (والبقرة)

الله ہرشی پر قادر ہے اور وہ ہرشی کو جانتا ہے۔ اور لوگوں کی قوت، طاقت، ملکیت اور استطاعت اللہ کے ذریعے سے ہے۔ اللہ کے حاتی ہمیں ہے اور نہ ہی سب کھواللہ کے بغیر ہے۔

چوشی روایت: بحار الانوار میں حضرت امام جعفر صادق علیس مے روایت ہے کہ آپیس نے دوایت ہے کہ آپیس این اور این این ا

(ان الغلاة شرخلق الله يصفون عظمة الله و يدعون الربوبية لعباد الله و النصارى والمجوس والذين الله كوا)

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

معرفت كمقصرين فيول ترجمه كياب

یقیناً غالی بدترین مخلوق ہے اور عظمت خدا کو کم کرتے ہیں مخلوقات کے لیے خدا کی صفات کے قائل ہیں۔خداکی شم غالی یہودونصاری اور مجوسیوں سے بھی بدتر ہیں۔ حقیر کہتا ہے۔اس روایت شریفہ میں حضرت امام جعفر صادق علایت (غالیوں) کی کاملاً مندمت کی ہے۔ لیکن اس مقصر نے غلو کے موار دبیان نہیں کیے ہیں ان صفات میں سے فقط دوصفتوں کو بیان کیا ہے۔ ایک بیہ ہے کہ وہ عظمت خدا کو گھٹاتے ہیں اور دوسری سے کہ بندگان خدا کے لیے مقام ربوبیت کے قائل ہیں۔اور میر صریح کفرہے جبیبا کہ بم بھی بیان کریں گے۔امام علائلم کی روایت کا بيمطلب بكرصفات ربوبيت كومخلوقات كم لييذاتي سمجها جائي مثلاً خالقيت اورراز قیت کی صفات بھی مخلوقات کے لیے اس طرح ماننا جس طرح خدا کے لیے ہے کیکن اساء وصفات بروردگار کومخلوق کے لیے اشتر ایک کے فظی طور براستعال کرنا جائز ہے جبیہا کہ اس کی تصریح فتح بن پر پر جرجانی کی روایت میں مفصل طور بیان كى كئ ہاوراس روايت كواصول كافى كے باب معنى اسائے الهيد ميں حضرت رضا علالتهم سے فقل کیا گیاہے۔

مثلاً لفظ واحد خدا کے لیے بولا جاتا ہے۔ کہ خدا واحد ہے اور تم کہتے ہؤکہ انسان واحد ہے۔لفظ واحد خالق اور مخلوق کے لیے بولا جاتا ہے۔لفظ واحدیت کامعنی فالق کے لیے اور ہے۔اس طرح لفظ ہادی ،سمجے،بصیر، (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

لطیف، حکیم، خبیر، ظاہر، متکلم، مرید، خالق اور مخلوق دونوں کے لیے بولے جاتے ہیں۔ جبیبا کہ سورہ دہر میں اللہ تعالیٰ نے انسان کے بارے میں فرمایا ہے۔

إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيعًا بَعْدِرًا (٢)

ب شک ہم نے انسان کونطفہ سے اور ہم نے اسے سمیع اور بھیے اور سینے والا) قرار دیا ہے۔

خداوندعالم مخود ہدایت کرتا ہے کیکن مخلوق برکت البی اور نعمت البی کی وجہ سے ہدایت کرتی ہے۔ خدا وند قد وس بندات خود سنتا اور دیکھتا ہے کیکن مخلوقات عالم اس کے احسان سے تکھے۔ احسان سے تکھے اور کان سے تتی ہے۔

اسی طرح ہروہ لفظ جو خالق اور مخلوق کے لیے استعال ہوتا ہے اس کی یہی تاویل و تشریح ہے کہ مخلوق کو خدا عطا کرتا ہے لیکن خدا کے لیے وہ صفت ذاتی ہوتی

-4

مخلوق والى صفت كوخالق والى صفت كے ساتھ معنى ميں تشبيد دينا كفر ہے۔ ليكن لفظى طور پركوئى حرج نہيں ہے جبيبا كه فرمان معصوم علائق ہے: اور صفت كومعنى ميں تشبيد دينے كا مقصد بيہ ہے كہ صفت اور قدرت كومخلوق كى ذاتى صفت سمجھا جائے۔ جبيبا كيلم اور قدرت خداكى ذاتى صفت ہے۔

پس اگر کوئی یہ کہے کہ خدا خالق ہے اور عیسیٰ علائق مجھی خالق ہے تواس نے سیج

0

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ......

کہا ہے۔ لیکن خدا بذات خود اور کسی کے اذن کے بغیر اور مادہ کے بغیر خالق ہے اور عیسیٰ علائش اذن خدا اور مادہ طین سے پرندہ خلق کرتا ہے۔ خدا وند متعال بذات خود سلط میں اور حاکم ہے کیکن وہ خود نبی یا امام طلائش کو ولایت اور سلطنت عطا کرتا ہے۔ ان کے پاس جو کچھ ہے وہ لطف اور احسانِ خدا ہے۔ اگر کوئی ان صفات کو ان کی ذاتی صفات سمجھ تو وہ ربو بی صفات کا گلوق کے لیے قائل ہوا ہے۔

(الحمد لله ومابكم من نعمة فمن الله ولا حول ولا قوة الا بالله لا مع الله ولا من دون الله بل بالله العلى العظيم)

حمد خدا کے لیے ہے اور تنہیں کہا ہے نعت خدا کی طرف ہے ہے خدا کے علاوہ کوئی طاقت نہیں ہے جواللّٰہ کے ساتھ ہواور ننہی کوئی اللّہ کے بغیر ہے۔

غلو کے معافی: جوروایات شریفہ اور علائے اعلام کے اقوال سے بیان ہوئے ہیں۔

الوبيت وربوبيت كوپينيمبراكرم طلق آليلم اورآئمه هدى عليك كي طرف نسبت ديناجيسا كدايك شخص حضرت پينمبراكرم طلق آليلم كاخدمت مين حاضر بوااس في عرض كيا:السلام عليك يا ربي!

# (جواهر العبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

السلام عليك يا ربنا!

آپ علائل نے حکم دیا: تو بہ کرولیکن انہوں نے قبول نہ کی تو آپ علائل نے ان کوآ گ میں جلادیا۔

ایک اور روایت: وی آدی آپ علیته کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انہول نے کہا ( انک ربنا و انت الذی خلقنا و انت رازقنا) آپ علیته ہمارے خدااور آپ علیته نیا ہمیں رزق دیتے ہیں۔

حضرت امام صادق علیلتام نے فرمایا: اے ابوبصیر مہم ان لوگوں سے بیزار ہیں جو ہمیں خدا کہتے ہیں۔اورخدا بھی ان سے بیزار ہے۔

توقیع مقدس: امام زمانه علیسلم (عج) میں ہے کہ حضرت ولی العصر علیسلم (عج) نے فرمایا: ہم علم اور قدرت خدا کے شریکے نہیں ہیں بلکہ غیب کاعلم خدا جانتا ہے قرآن مجید میں ہے

قُلْ لاَيَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ (٣٥ سوره نمل)

Contact : jabir.abbas@yahoo.com

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

كهدد يجيه اجو يجهز مين وآسان مين علم غيب ہے خدا كے علاوہ كوئى نہيں جانتا۔

میں اور میرے آبائے طاہرین بندگان خداہیں۔ ہم اس شخص سے بیزار ہیں جو رہے کہتا ہے کہ ہم غیب جانتے ہیں یا ہمیں اللہ کے شریک ہیں یا ہمیں اس مقام ومرتبہ پر نہ سمجھے جو خدانے ہمیں عطا کیا ہے۔ یا جو شخص ہمارے بارے میں تجاوز کرتا ہے تو ہم سب انبیاء ماسلف اور ملا تکہ اس سے بیزار ہیں۔

علم وقدرت میں پیغیرط آغالہ آئم محدی اللئم کوخدا کی قدرت اور طاقت میں مشریک ماننے سے کوئی حرج نہیں ہے کیوں کہ یہ سنیاں خدا کے فضل و کرم سے ہرشیء پرقادر ہیں۔جیسا کہ خداوند عالم نے فرمایا ہے:

وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكَ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكَ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٍّ مِنْ الذُّلِّ وَكَبِّرْهُ تَكْبِيرًا (١١ اسوره اسراء)

لينى ملك وبادشاہى ميں خدا كاكوئى شريك نہيں ہے۔

اور دوسرے مقامات پر فرمایا ہے کہ: ہم نے آل ابراہیم علیاتی واؤر ملائی ہوا ت میں اسلیمان الیاتی کو کا کہ میں جات اسلیمان الیاتی کو ملک عطا کیا ہے اس طرح خدانے فرمایا ہے کہ علم غیب کوئی بھی ہیں جات اور پھر فرمایا کہ ہم نے پیغیر طلق کی آئی ہم اور امام علیاتی کو علم غیب عطا فرمایا ہے۔ ان دو باتوں میں بھی کوئی منافات نہیں ہے کیوں کہ خدا کے اذن کے بغیر کوئی بھی غیب نہیں جاتا۔

علامه محمد باقر مجلسي اس حديث كضمن من مين فرمايا ب كه علم غيب كي في

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

سے مرادیہ ہے کہ حفرات معصومین بلائے آتھ ہم پروردگار کے علاوہ غیب نہیں جانے لیکن خدا کے عطا کر دہ علم کے ذریعے تو جانے ہیں۔اس صورت میں نفی علم غیب ممکن ہی نہیں ہے۔ چونکہ اکثر معجزات معصومین علائے اللہ کا کہ کے علم غیب ہی سے متعلق متھ اور خدا وندعا لم نے ان حضرات معصومین علائے کا کواشتناء قرار دیا ہے۔

عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا (٢٦) إِلَّا مَنْ ارْتَضَى عَلَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا (٢٤)

ترجمہ: خدا وند متعال نے عالم غیب اور وہ اپنے علم غیب سے کسی کوآگاہ نہیں کرتا مگر جے وہ اس مقام کے لیے پیند کرتا ہے۔
حقیر کہتا ہے: ۔علامہ مجلسی کا قول انتہا ہے متانت کا عکاس ہے۔ اور ہم اس شخص سے بے زار ہیں جو پیغیبر طلق نی آلہ کے اور امام علائلہ کو علم اور قدرت خدا میں شریک ہجھتا ہے۔ اور شرکت سے مرادیہ کہ پیغیبر طلق نی آلہ کے اور امام علائلہ بذات خود بغیر از عطا پر وردگار دانا وتوانا ہیں۔ جیسا کہ خدا وند عالم خود دانا اور توانا ہے۔ علم وقدرت اس کی عین ذات ہے اگر پیغیبر طلق نی آلہ کے اور مام علائلہ کو اس طرح مانا جائے تو یہ شرک ہے۔ خدا اور پیغیبر ان اس شخص سے بیز اربیں لیمن می قدرت وطاقت خدانے ان ہستیوں کوعطا کی ہے۔ اور پیشرک نہیں ہے کہ جو پچھ بھی ان کے پاس ہے خدا کا عطا کر دہ ہے۔

یرشرک نہیں ہے کہ جو پچھ بھی ان کے پاس ہے خدا کا عطا کر دہ ہے۔

یرس حیف ہے اس شخص پر جوان ہستیوں کو اس مقام ومر شبہ عالیہ پر نہ سمجھ جو

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

خدا وندعالم نے انہیں عطا کیا ہے۔ نہ ہی ان ہستیوں کو اللہ سمجھے اور نہ ہی ان کو ان کے مقام سے گھٹائے اور نہ ہی ان کے فضائل کا اٹکار کرے۔ اور ہم ان دوفرقوں گھٹانے اور اللہ کہنے والوں سے بےزار ہیں۔

ا ثباة الهداة ج يص يهم مين شخرعا مليّ نے روايت نقل كى ہے كہ

حضرت امام حسن علائم نے فرمایا: حضرت علی علائم اوران کے فرزند معصومین علائم وہ عظیم ہتیاں ہیں جن پر خدا وند عالم نے خصوصی انعام واکرام کیا ہے ان کوخدانے طاقت وقدرت عطاکی ہے۔خدا وند عالم نے ان کوموت وحیات ،حشر ونشر ،قبض و بسط ،حرکت وسکون کا مالک بنایا ہے۔جوان حضرات معصومین علائم کواللہ جھتا ہے وہ کافر ہے۔ پس محمد

طلق آلیم و آل خیرات کے کمالات و معجزات خداوند قد وس کے لطف واحسان سے ہیں۔ اگر کوئی میہ کہے کہان کے کمالات ذاتی اور میہ حضرات خدا ہے ستغنی ہیں تو وہ مشرک ہے۔

شخصدوق: \_ نے روایت نقل کی ہے کہ مامون نے حضرت امام رضاعلی کی خدمت میں عرض کیا: مجھے معلوم ہوا ہے بعض لوگ آپ علائل کے بارے میں غلوکرتے ہیں۔
آپ علائل نے فرمایا: میرے بابا جان نے میرے نا ناجاں محمصطفیٰ ملی ایکی کے اس نے میرے نا ناجاں محمصطفیٰ ملی ایکی کہ آپ ملی کے آپ ملی کے آپ ملی کے ایک کے آپ ملی کے آپ ملی کے ایک کے آپ ملی کے آپ ملی کے ایک کو ایک کے ا

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه > .....

پہلے یہ مقام عطا کیا ہے۔ خدانے قرآن جبید میں فرمایا ہے کہ: جس کو میں نے علم اور عکمت و نبوت عطا کی ہے تو اسے لوگوں سے بینہیں کہنا جا ہے کہتم میرے بندے ہو اور وہ نہ کہتم ملائکہ اور انبیاء کو اپنا پر ور دگار نہ بناؤ ۔ کیا تمہیں اسلام کے بعد کفر کا حکم دیا ہے ۔ یہاں تک فرمایا: ہم اس شخص سے بیزار ہیں جو ہمیں خدا سمحتا ہے ۔ جبیا کہ حضرت عیسیٰ علائلم بھی نصار کی سے بیزار ہیں اور خدانے فرمایا ہے: (قیامت کے دن حضرت عیسیٰ علائلم بھی نصار کی سے بیزار ہیں اور خدانے فرمایا ہے: (قیامت کے دن معضرت عیسیٰ علائلم سے ) اربیسیٰ ملائلم وض کریں گے سبحان اللہ اے پر ور دگار عالم! میں ماں کو خدا ما فوج الاحتیام عرض کریں گے سبحان اللہ اے پر ور دگار عالم! میں وہ بات کیسے کہ سکتا ہوں جرک جمی نہیں تھا (یعنی تیرے علم میں ہے کہ میں نے نہیں کہا)

یہاں تک کہ حضرت امام رضا علائش انے فر مایا: جو خض پینیمبران علائش یا آئمہ هدی پینائل کو خدا سمجھے یا غیراز آئم کہ هدی پینائل کوامام سمجھے تو ہم اس شخص سے دینا وآخرت میں بیزار ہیں

اس روایت: سے معلوم ہوتا ہے غلویہ ہے کہ ان حضرات علیقیم کی عبودیت ومخلوقیت کا اٹکار کیا جائے اور ان کیلئے مقام ربو ہیت والو ہیت کو ثابت کیا جائے۔ آئم محد کی میں اسلام نبوت کا دعویٰ کیا جائے کہ ریم نبی ہیں۔

دوسری روایت: میں حضرت امام رضا علائلا نے فرمایا: ج و شخص حضرت علی ابن ابی طالب طالب علائل کے بارے میں سیا کیے کہ وہ خدا ہیں اوران کیلئے مقام عبودیت و بندگی کی

اور جو شخص یہ کیے کہ خدا کی عطائے بغیر آئمہ ہدی علائلہ خالق ورازق ہیں تو اس نے غلو کیا ہے ایسے خص سے ہم بیزار ہیں

علامہ مجلسی (۱) نے غلو کے بارے میں کہا ہے کہ انسان پنجبرا کرم طلق آلہم اور آئمہ صدی ملیم آلہم اور آئمہ صدی ملیم اللہ مانے یا آئہ یں عبادت و خالقیت میں خدا کا شریک قرار دے یا بیہ کھے کہ خدا وند عالم ان میں حلول کرجاتا ہے یا بیہ دعویٰ کیا جائے کہ خدا کی عنائت کے بغیر علم غیب جانتے ہیں۔ یا آئمہ صدی علائل کونی مانا جائے ۔۔۔۔۔!!

یابیہ کہاجائے کہان کی معرفت سے عبادت واطاعت ضروری نہیں ہے۔ بیسب پچھ کفر ہے جواس کا قائل ہے وہ دین سے خارج ہے حضرات آئمہ صدی علائل اس سے بیزار بیں لیکن وہ لوگ جو کم ظرف بیں اور معرفت آئمہ صدی علائل سے قاصر بیں اور ان کے جائب وغرائب کے ادراک کا شعور نہیں رکھتے تو وہ لوگ ایسے معتبر راویان احادیث اور ثقہ علاء کواس لئے ضعیف کہتے ہیں۔ جونو اور ات اور مجزات پیشمل احادیث بیان کرتے ہیں (حالانکہ احادیث بھی سے جونو اور ات اور مجزات پیشمل احادیث باور انہیں اور اوی بھی ثقہ ہوتا ہے ) اور انہیں غالی کہتے ہیں۔

درحالانکدروایات متواتر اسے ثابت ہو چکا ہے۔ بہت می احادیث میں ہے کہ معصومین علیلئل کا فرمان ہے کہ تمیں خدانہ کہوباقی جو جی میں آئے کہہ سکتے ہو۔ تم ہماری کنہ (حقیقت) تک نہیں پہنچ سکتے ہو۔

### 

یانچویں روایت:جوولایت تکوینی کی نفی پراستدلال کے طور پرلاتے ہیں ۔۔۔

وہ رہے۔

(یا مکون کل شئی و محوله یا رب کل شئی و صانعه)

اے ہرشیء کو وجود دینے والی اور تبدیل کرنے والی ذات ، اے ہرشی ء کے
پروردگاراور ہرشکی کے صانع ۔

یہ بات واضح ہے کہ پروردگارعالم تو فقط خداکی ذات ہے اب جملہ اول کے ساتھ امام صادق علیات کا من شدندی الا من شدندی الا للہ علی میں شدندی الا للہ ) بھی ضمیمہ کیا جائے تو معنی بیروگا

وہ خداجو چاہے بغیر مادہ کے ختن کرتا ہے۔ یعنی وہ خداجس نے اشیاء کو کسی اور چیز سے خلق کرتا ہے۔ لیکن اور جارتی کام ہے۔ لیکن اور چیز سے خلق نہیں کیا، بغیر شی اور مادہ کے ایجاد وخلق کرنا فقط خدا کا ہی کام ہے۔ لیکن اس بات کی وضاحت ہو چی ہے۔ کہ شکی سے شکی خالق اور مخلوق دونوں بناسکتے ہیں۔

حضرت امام رضائليك في البيخ خطبه مين فرمايا

(و كل صانع فمن شئىء صنع و صانع الا اشياء لا من شئى صنع) برصانع شئى سنى كفلق برصانع من شئى صنع كفلق برصانع من شئى سنى بناتا ہے۔ ليكن فداوند عالم نے موجودات كوبغيرشى كفلق كيا۔ اس ليے كہا جا استاء الا من شئى خلق و خالق الااشياء الا من شئى خلق) برخالق شئى سنى خلق كرتا ہے۔ اور خداوند عالم بغيرشى كے اشياء من شئى خلق) برخالق شئى سنى خلق كرتا ہے۔ اور خداوند عالم بغيرشى كے اشياء

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

کوخلق کرتا ہے۔خدا کے خالق ہونے اور دیگران کے خالق ہونے میں فرق یہ بھی ہے کہ خدا کسی کی بنائی ہوئی مخلوق اور مصنوع نہیں ہے لیکن جو خالق شکی سے شکی بناتا ہے وہ خود بھی مخلوق اور مصنوع ہے۔

اسی نکته کی طرف اشارہ کیا گیا ہے اور دعائے جوٹن کبیر کا ایک جملہ ہے (یا خالقا غیر مخلوق ویا صانعا غیر مصنوع) خدا کی قدرت ذاتی اور غیر محدد دہے اور مخلوق کی قدرت محدود اور خدا کی عطا کردہ ہے۔ جبو فی ذاتیہ اشیاء میں تحول ایجاد کرتا ہے وہ خدا ہے۔ اور بس لیکن آئم محد کی علائل خدا کی عطا کردہ طاقت اور قوت کے ذریعے کا نئات میں تغیر و تبدل کرتے ہیں۔

چھٹی روایت: کلام شریف حضرت امام سین علیات نے دعاء فدمیں فرمایا ہے (لم تشوهنی بخلقی ولم تجعل الی شیئامن امری)

اے خدا! تونے مجھے خوبصورت خلق کیا ہے اور تونے میرے امر کومیرے سپر د نہیں کیا۔ پس انہوں نے اس جملہ سے استدلال کیا ہے کہ جب ان کا امر بھی ان کے سپر دنہیں کیا۔ تو کیے ممکن ہے کہ دیگر ان کے امور ان کے سپر د کیے گئے ہوں ۔۔۔۔۔۔؟!

حقیراس دعاکے چند جملے جو کہ اس سے پہلے اور بعد میں ہیں کا ترجمہ پیش کرتا ہوں تا کہ قار کین کے لیے حق واضح ہوجائے۔اور وہ خود فیصلہ کرلے۔

حضرت امام حسين علالله : ني ابدان مونين كي خلقت بيان كي ہے اور

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية > .....

حقیقت مخلوقیت وعبودیت کا تعارف بھی کرانا چاہتے ہیں۔ مخلوق کی حقیقت بیہ ہے کہ وہ عاجز اور مختاج ہے کہ وہ عاجز اور مختاج ہے کہ مختا کی عطا ہے۔ حضرت امام حسین علائم نے نعمت الہید کوشار کیا ہے۔ اس بات کی طرف متوجہ کیا ہے کہ صاحب نعمت کاشکر ادا کیا جائے اس کی نعمتوں کا اعتراف کیا جائے تا کہ صاحب نعمت راضی اور خوشنو د ہو جائے۔ کیوں کہ نعمتوں کا شار کرنا بھی شکر کی ایک قتم ہے۔

حضرت امام حسین علیظائے فرمایا: اے خدا تونے مجھے خاک سے خلق کیا اور ارجام مطہرہ میں نور کی شکل میں منتقل کیا ۔۔۔۔ تونے مجھے خوبصورت بنایا اور تونے میر امر میر سیبر زمین کیا ہے۔ پھر مجھے اس دنیا میں بھیجا ہے مجھے تونے مکمل اور کامل بنایا ہے۔ تونے مجھے ناقص نہیں بنایا اور تونے گہوارے میں بھی میری حفاظت فرمائی ہے۔

وعا شریف کے سیاق وسباق سے واضح ہوتا ہے۔ کہ اس دعا میں خلقت ابدان مونتین کو مدنظر رکھا گیا ہے۔ اس دعا کے مضامین کی نظر آئے۔ معدیٰ میلیمان کی خلقت کی طرف اشارہ ہی ہے۔ کیوں کہ بیہستیاں ہر کھاظ سے مخلوقات عالم سے آئی کی واشرف ہیں۔ بیہستیاں ارحام طاہرہ واصلاب مطہرہ میں ہرشم کے (رجس بشرک وکفر) سے بیاں۔ بیہستیاں ارحام طاہرہ واصلاب مطہرہ میں ہرشم کے (رجس بشرک وکفر) سے بیاں۔ بیہستیاں ارحام طاہرہ واصلاب مطہرہ میں ہرشم کے (رجس بشرک وکفر) سے بیاں۔ بیہستیاں ارحام طاہرہ واصلاب مطہرہ میں ہرسم ہوتا ہے۔ بیاں۔

اوربیعقیدہ قطیعات مذہب شیعہ میں سے ہے۔

اورخداوندعالم في أتضرب طلة ويكم اورآب طلي المتي المتي عرت طامره الماكان وزمين

## (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

وآسان کی خلقت سے ہزاروں سال پہلے خلق فرمایا تھا۔

اور یہ بات تو ہر کس و ناکس کے علم میں ہے کہ حضرت امام حسین علیاتا نے اپنی والدہ گرامی اور نہ کسی اور عورت کا دودھ پیاہے بلکہ انگشت رسالت یا زبان رسالت چوس کر پرورش پائی ہے۔

اس لیے توسر کاردوعالم اللہ اللہ منے فرمایا ہے: حسیسن مسنی وانا من حسین حسین مسنی والا من حسین حسین حسین حسین ملائلہ مجھ سے ہوا۔

اور بیربات بھی ہر مخص جانتا ہے کہ حضرت امام حسین علائلہ نے رحم مادر میں نطق فرمایا ۔ اسی طرح آپ علائلہ کی والدہ کرا می حضرت فاطمہ الزہراء علیائلہ نے رحم حضرت خدیجہ میں تکلم فرمایا۔ وقت ظہور حضرات آئم ملیلہ المجدہ شکر کرتے ہیں۔ اور خدا کی وحدانیت مرسول ملی تاہم کی درسالت اور آبائے طاہر بیائلہ کی ولایت کا قرار کرتے ہیں۔ مرسول ملی تاہم کی درسالت اور آبائے طاہر بیائلہ کی ولایت کا قرار کرتے ہیں۔

نکتہ ۔اس بات سے صرف نظر کرنا سی خبیں کہ خیعان حید رکرار علائلم کے عقید کے مطابق امام عیب ونقص سے مبرہ منزہ ہوتا ہے۔ تمام عمراس کے حریم عصمت میں معصیت کی کوئی گنجائش نہیں ہے جیسا کہ قرآن مجید کی آیت تطھیر ہے جو کہ انکی عصمت کی کوئی گنجائش ہے جیسا کہ قرآن مجید کی آیت تطھیر ہے جو کہ انکی عصمت پرنص ہے۔ اس دعا عرفہ میں حضرت امام حسین علائلم نے اپنے اجداد طاہر بین الکم پرنس ہے۔ اس دعا عرفہ میں حضرت امام حسین علائلم نے اپنے اجداد طاہر بین الکم پرنسی معلومین کی اور عصمت کے ساتھ یاد کیا ہے ۔ اور ان حضرات معصومین کی اور عصمت کے ساتھ یاد کیا ہے ۔ اور ان حضرات معصومین کی اور عصمت کے ساتھ یاد کیا ہے۔ اور ان حضرات معصومین کی اس میں اس میں اس میں اس میں کہا ہے۔

## (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

اس بات کے پیش نظر ہمیں یقین کرنا چاہیے کہ جب بھی امام علائظ فرماتے ہیں اے خدامیرے گناہ معاف فرما!میری خطامعاف فرما!

(الیی عبارات ادعیه میں بہت زیادہ ہیں) تو اس سے مراد مخص امام علائل قطعاً نہیں ہیں۔ بلکہ دیگر افراد مور دنظر ہوتے ہیں۔ اگریہ کہا جائے .....اس سے مراد آئمہ هدی علائلاً ہیں اس کا مقصد ریہ ہوا کہ وہ حضرات معصومین پیٹینا نہیں ہیں....!

ہمیں چاہیے کہ ہم ان طواہر کی تاویل کریں ۔ان مورد میں آئمہ حضرات اسلام مراد نہیں ہوئے ہیں۔ الل علم اور اہل انساف مسلمان مؤرخین اس بات کے معتقد سے کہ ان ظواہر سے قطعا آئم نا مراز نہیں ہیں۔!!

علائے امامیہ نے ان ظواہر کی تاویل کی ہے۔ طالبین اور شاکفین علامہ مجلسی کی بحار اور شرح نہج البلاغہ (خوئی) کی طرف مراجعہ کریں۔ ہاں البتہ یہ بات کہی جا سکتی ہے کہ وہ حضرات اپنی عبادات کو تقیر اور کمتر بھتے ہیں .....!!!

بعض اوقات دعا وَل میں ایسے جملے آتے ہیں جن میں معصوبین شام خدا کی پناہ چاہتے ہیں اور دشمنوں کے شرسے بھی بچنے کی دعا ما نگتے ہیں تو یہ ولایت کو بینہ سے منافات نہیں اور دشمنوں کے شرسے بھی بچنے کی دعا ما نگتے ہیں تو یہ ولایت کو بینہ سے منافات نہیں رکھتے ہیں کیونکہ

اولاً:۔دعایا پروردگاعالم سے پچھ مانگنا بیسب سے افضل عبادت ہے۔ ثانیاً:۔آئمہ حدی المنا خدا کے خاص بندے ہیں اور اس کی قضا وقدر کو تسلیم کرتے ہیں ۔درحالانکہ اپنی اور تمام مخلوقات کی تقدیرات کو مانتے ہیں۔اگریہ چاہیں تو کئی طریقوں

((جواهرالعبقريةفي اثبات ولايةالتكونيّه) ہے اپنا دفاع کر سکتے ہیں کیکن اس کے باوجود بھی تقذیر خداسے دور جانے کی کوشش نہیں کرتے۔اور ظاہری زندگی لوگوں کی طرح گزارتے ہیں مگر وقت اعجازو معجره ....!! اینااختیار دکھاتے ہیں ۔ اس لیے طاہری طور پرخدا سے دعاما تکتے ہیں توپس ان حضرات کار فرمانا لا حول ولا قوة الا بالله عيدال منده ياكنان اللہ کےعلاوہ کی کی طاقت وقدرت نہیں ہے یانماز میں بحول الله و قوته اقوم و اقعد الله کی مردیے میں اٹھتا اور بیٹھتا ہوں وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ (4 اسورة ال عمران) میرے لیے اللہ بہترین وکیل ہے وَأُفَوِّ ضُ أَمْرى إِلَى اللهِ إِنَّ اللهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ٣٣ غافر) جو پچھوہ میا ہتا ہے وہی پچھ ہوتا ہے يا ماشاء الله كان جو پھھ جا ہتا ہے وہی پھھ ہوتا ہے و حسبي الخالق من المخلوقين دوسرے خالقوں سے اللہ بہترین خالق ہے یادیگر،ان سے ملتے حلتے کلمات ولایت تکوینی سے منا فات نہیں رکھتے ہیں۔ یابہ بات

### 

خدا وند عالم قیوم بالذات ہے وہ امور مخلوقات خود انجام دیتا ہے۔ کیکن یہ ہستیاں کوخدا کی عطاء سے سب کچھانجام دیتی ہیں۔خداوندعالم نے مخلوقات عالم میں سے ان ہستیوں کو چنا ہے ، اور ان کوالیسے کمالات اور وصفات سے نواز ا ہے کہ جو کسی اور کوعطا نہیں ہوئی ہیں۔ ان کوشل الکاعلی قر اردیا ہے ان کی تشریف و تکریم کے لیے خدا نے انکی اطاعت کو اپنی اطاعت کہا ہے۔ اور تمام مخلوقات پر لازم قر اردیا ہے کہ ان کی اطاعت کریں ۔ اور تمام مخلوقات کو ان کیلئے مسخر کیا ہے تا کہ خلافت حقد الہیدان کی اطاعت کریں۔ اور تمام مخلوقات کو ان کیلئے مسخر کیا ہے تا کہ خلافت حقد الہیدان کیلئے ثابت ہوجا ہے۔ اور ا

پس ان سے محبت خدا سے محبت جدا کی نہ فرمانی خدا کی نافرمانی ہے ان کی بیعت خدا کی بیعت ہے ان کی بیعت خدا کی بیعت ہے ان کی بیعت خدا کی ہیعت ہے ان کے ہاتھ بیں ان کے کان خدا کے سننے والے کان بیں انکی آئکھیں خدا کی آئکھیں بیں انکی نسبت اس طرح ہے جس طرح کہا جا تا ہے کعبہ خدا کا گھر ہے کیونکہ بیشل اعلی ہے ان کاعلم قدرت خدا کی طرف سے ہے ۔ تو ضروری ہے کہان کاعلم خدا کے علم کانمونہ ہو۔

پسید حضرات این این آنکھوں کو خداوند عالم کے ان کی آنکھوں کو خداوند عالم نے اپنی آنکھوں کو خداوند عالم نے اپنی آنکھیں کہا ہے پس بیتمام مخلوقات کود کیھتے اور جانتے ہیں۔ان کی رکھتے ہیں۔ دنیاوی حجابات ان کے پر اللہ کی حجت بھی ہیں اور ان پر تصرف تام بھی رکھتے ہیں۔ دنیاوی حجابات ان کے سامنے کوئی وقعت نہیں رکھتے ہیں۔!!

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

مثال خداوند عالم نے ہمیں مخفر قدرت وعقل عطا کی ہے۔خدانے ہماری ارواح کوداناوتو انابنایا ہے۔ہم عالم خیال میں معقولات کے ساتھ جو پچھ چاہیں کر سکتے ہیں اور جو پچھ ہم بناتے ہیں اس پر قادر بھی ہیں ۔اور عالم معقولات میں ہر طرح کا تصرف رکھتے ہیں۔ بھی بھاری تصورات ہمارے دل پر بھی اثر انداز ہوجاتے ہیں۔ تصرف رکھتے ہیں۔ بھی بھاری لذت وسرور کا باعث بنتے ہیں۔ ان کی تا ثیر ہمارے اعضائے بدن میں بھی نفوذ کر جاتی ہے۔ بھی بھاریہ خیالات ہماری افسر دگی کا سبب بن جاتے ہیں جب ہمارے مورات غم انگیز ہوتے ہیں جیسا کہ سی عزیز کی موت کو یاد کر نا میں جب ہمارے دفیرہ

ہماری بیرتوانائی نہات ہی محدود ہے تو ہم اس توانائی محدود کے ساتھ عالم محدوسات میں کچھ بھی نہیں بناسکتے در حالانکہ پنجبر اکرم اور آئمہ هدی علیه السلام اس عالم امکان اور عالم محسوسات میں جو چیز چاہیں بناسکتے ہیں۔!! کیوں کہ ان کی توانائی اور علم محدود نہیں ہے جو کچھوہ بنانا چاہیں وہ چیز فوراً ہوجاتی ہے۔۔۔!!

تفویض (معاملات ان کے سپر دہیں) پیغیرا کرم طبی اللہ مادر آئمہ صدی اسلیم اور آئمہ صدی اللہ مالی آئمہ صدی اللہ ما آئی آیا ہے۔ اور وایات متواترہ سے ثابت ہے کہ امر دین ان کے سپر دکیا گیا ہے۔ ہم نے کتاب متدرک سفینة البحار جلد اول لغت (ادب) میں ۲۹ مورادیان کیا ہے۔ کیے ہیں اور لغت (فوض) میں تفصیلاً بیان کیا ہے۔ ادر معتبرہ کوقل کیا گیا ادب اصول کافی (باب تفویض) میں گیارہ روایات صحیحہ اور معتبرہ کوقل کیا گیا ا

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

ہے کہ امر دین پیغمبرا کرم طاق وکی آئم کے سپر دکیا گیا ہے۔ جو کچھ نبی اکرم طاق وکی کے سپر د ہوا ہے وہ آئمہ هدی علیمنا کے سپر دبھی ہوا ہے۔

٢- اس طرح ايك حديث صاحب اصول كافى نے إس باب سے پہلے بھى نقل كى

س۔ ثفۃ کیل القدر محمد بن حسن صفار جو کہ حضرت امام حسن عسکری علائق کے اصحاب میں سے جیل افغان کی اسلام اللہ ) میں سے جیل نے اپنی کتاب بصائر الدرجات جز ہشتم (باب تفویض اللی رسول اللہ ) میں ۱۹ روایات نقل کی جیں۔

موار د تفویض درامر دین

عیون اخبار الرضا میں منقول ہے کہ خدا وند عالم نے جو بھی تھم دیا ہے اس کومنسوخ نہیں کیا تو یہ تھم پیغیبرا کرم طاق آیا ہم بھی تبدیل نہیں کرتے .... اور خود خدا وند عالم قرآن میں فرما تا ہے

( وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهَوَى (٣) إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى (٣نجم) اوروه اپني خُواهشات سي نطق نهيس كرتاب

اورجس چیز کا خدانے محمنہیں ہے دیا تو اس کورسول اکرم ملی فیلیج کے ذریعے ممل کیا ہے۔ اور خدانے فرمایا ہے

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

وَمَا آتَاكُمْ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ إِنَّ اللهَ الْعَقَابِ (كحشر)

جس چیز کورسول طلق آلیم نے تمہیں حکم دیا ہے وہ لے لواور جس سے منع کیا ہے اسے حصور دو۔

رسول اکرم طنی آیتی نے بعض چیز وں کا واجب قرار دیا ہے اور بعض کوحرام مثلاً خدانے دس رکعت نماز واجب قرار دی ہے اور پیغیرا کرم طنی آیتی ہے نہاں کوچھوڑ ناحرام کا اضافہ کیا ہے تو نماز واجب ستر ہ رکعت ہوگی اور عذر شرعی کے بغیراس کوچھوڑ ناحرام ہے۔خدانے قرآن مجید میں شراب کوحرام قرار دیا ہے تو پیغیرا کرم طنی آیتی ہم نے تمام مسکرات کوحرام قرار دیا ہے۔جس چیز کو نبی اکرم طنی آیتی نے حرام قرار دیا ہے وہ اسی طرح حرام ہے جس طرح خودخدانے حرام قرار دیا ہے۔

خدانے قرآن مجید میں مطلق زکوۃ کا حکم دیا ہے لیکن پیغیبراکرم ملتی اَلَیْم نے نو چیزوں پرزکوۃ واجب قراردی ہے۔

پنیمبرا کرم طلی کیارتی نے نوافل یومیہ کو واجب نماز کے دو برابر قرار آدیا ہے۔ پس واجب نماز ستر ہ رکعت ہے اور نوافل چونتیس رکعت ہے۔

خدانے ماہ مبارک رمضان کے روزے واجب قرار دیے ہیں لیکن نبی اکرم نے دوماہ کے ستحی روز بے قرار دیے ہیں .....

اورآئمه هدى يلطنا احكام دين ميں پنمبر طلق يائم كاطرح بيں پس اگر خداوند

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونية) .....

عالم یا نبی اکرم طلخ آلی آلیم نے کسی چیز کے بارے میں حکم بیان نہیں کیا تو آئمہ هدی عالم یا نبی اکرم طلخ آلیم فی منابع الله الطور واجب یا غیر واجب حکم کر سکتے ہیں اور کرتے ہیں۔ کیوں کہ خدا وندمتعال نے ان کی اطاعت اپنی اور رسول اکرم طلخ آلیم کی اطاعت کی طرح واجب قرار دی ہے۔

أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مَنْكُمْ مَنْكُمْ

الله كى اطاعت كرو،الله كے رسول كى اور اولى الامركى \_

ضروریات مذہب شیعہ اور روایات متواترہ میں ہے کہ اولی امرے مرادآ تم مصدیٰ میں میں۔

قاعدہ : جو شخص قرآن اور عترت سے متمسک ہے اسے جا ہے کہ قرآن پاک، پیغیبراکرم طلق ایک ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک ایک میں ایک ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک ایک کے فرامین کو قبول کرے اور خداوند بات اس کی سمجھ سے باہر ہوتو صاحبان علم ومعارف کی طرف رجوع کرے اور خداوند وعالم سے دعامائے کہ اس کی پریشانی دور ہوجائے ......

بعض لوگ روایات کی وجہ سے تفویض امردین اور رزق میں منکر ہوجاتے ہیں۔اور بعض لوگ کہتے ہیں کہ امردین میں تفویض قبول ہے۔لیکن امر خلق اور روزی دینے کو ہمنہیں مانتے۔

ولايت تكويني: يدب كه خداوندعالم في مخلوقات كوخلق فرمايا ب اوروه ان

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

کوقائم رکھنے والا ہے اوران کی روزی بھی خدائے ذہبے ہے اوران مخلوقات کوخدانے تھی خدائے دہ ہے اوران مخلوقات کوخدانے توری تھی دیا ہے کہ پنیمبرا کرم طبقہ لیا ہم اور آئمہ حدی اللہ اس کی اطاعت کریں۔خدانے پوری کا کانات کوان کے لیے سخر کر دیا ہے۔ اور مخلوقات کو تھی دیا ہے کہ وہ ان ہستیوں کے تالیع فرمان رہیں۔۔۔۔!!

لیکن: جوانہوں نے اپنی کتاب میں دعویٰ کیا ہے کہ روایات متواترہ میں ہے کہ امور دین ان کے سپر دنہیں ہیں بلکہ امور دین ان کے سپر د ہیں بیں بلکہ امور دین ان کے سپر د ہیں بیں بیں بیں بیں بیں بیں۔۔۔۔؟

ان روایات میں تواتر بالکل نہیں ہے بلکہ یہ تعداد میں پانچ ہی نہیں ہیں۔
باقی روایات اصل تفویض کو ثابت کرتی ہیں۔ اکثر روایات میں تفویض دین ثابت ہے اور تین روایات میں امر خلق کی تفویض کو ثابت کیا گیا ہے۔ اور ممکن ہے کہ امر خلق میں تفویض سے مراد مخلوقات عالم کے امور دین بھی ہوں۔

مراد: امرکوخلق ورزق میں تفویض سے بیمرادے کہ پروردگار عالم نے مخلوقات کی روزی پنجیبرا کرم طاق آلی اور آئمہ حدی علیات کے سپر دکی ہے اور اس کا مطلب ہرگزینیں ہے کہ بیخدا کے شریک ہیں۔ اگر بیبات مانی جائے تو بیکفر ہے مطلب ہرگزینیں ہے کہ بیخدا کے شریک ہیں۔ اگر بیبات مانی جائے تو بیکفر ہے معجز ات پنجیبرا کرم طاق آلیا تھا اور آئمہ حدی علیم

ایک: اعجاز اور مجره کے وقت نماز پڑھتے ہیں یا دعا کرتے ہیں اور خداوندعالم ان کی

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه > .....

دعا قبول کرتا ہے اور ان پرخصوصی لطف واحسان کرتا ہے اور ان کے دست مبارک سے اپنافیض جاری کرتا ہے۔

دو: بيروه مجرّات بيں جن ميں آئمه حدی الله الله الله نه نه نه الرقے بيں نه ہى دعا کرتے بيں بلکدا پنی اس قوت وطاقت کوظا ہر کرتے بيں جوخداوندعالم نے انہيں عطاکی ہے اور اپنا اراده ممکنات عالم ميں نافذ کرتے بيں بعض اوقات فقط تصویر سے شیرخلق کرتے بیں اوروہ ان کے پشمنوں کو کھا کردوبارہ تصویر بن جاتا ہے .....!!

اں قتم کے معجزات کو پیغیبرا کرم طلع ایک اور آئمہ صدی پیٹھ اللہ کے حکم سے ممکنات عالم میں نافذ کرتے ہیں۔ ایسے کم از کم ہزار موارد ہیں کوئی ایک بھی قرآن مجید کے خلاف نہیں ہے۔

کیوں کہ آیات قرآن مجید میں ہے کہ ہم نے ابراہیم سیانا کے لیے آگ

تصندا کیا ....

اورہم نے عصائے موٹی للٹلم کواژ دھا بنایا ....

اورہم نے پہاڑوں کوداؤد علاقتھ کے لیے سخر کیا ...

اوراس کے کیے لوہے کوٹرم کیا ....

ہم نے بہاڑسے ناقد صالح کونکالا....

اسی طرح کے دیگر معجزات جو کہ انبیاء ومرسلین سیات کے لیے واقع ہوئے

بيں۔

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية) .....

ان انبیانیا کے مجرات کہاں اور ہارے نبی طرفیلی کے مجرات کہاں ....؟!

ہمارے نبی طرفیلی کے مجرات کہاں کے سیدوسردار ہیں اور کسی طرح بھی میمکن نہیں ہے

کہ کوئی عاقل پیغیبرا کرم طرفیلی کی اور ان کے بارہ جانشینوں کے مجرات کا اٹکار کرے

اور نہ ہی کوئی باشعور آپ طرفیلی کی عاجز سمجھتا ہے۔ کس طرح ممکن ہے کہ ہم ان

آیات کو مرنظ رکھ کر یک ہیں کہ اعمال طبق میں بیا ہے اداد ۔ اور نافذ نہیں کرسکتے ...؟!!

یہ کیسے ممکن ہے کہ خداد ندعا لم نے حضرت ابراہیم سیالیت ہموی اللیت ایمال خوالی جو سب سے افضل وائٹر ف ہے اس پر بیا حسان نہ کیا

ہو۔ جو بندہ اس بات کا قائل ہے کہ ہمارے نبی طرفی کیا ہی بیطافت نہیں ہے تو وہ جاہل مطلق ہے۔ اور اس نے منداجہ فرال آبیت سے بجر پیغیبر طرفی کیا ہم وہ عاہل مطلق ہے۔ اور اس نے منداجہ فرال آبیت سے بجر پیغیبر طرفی کیا ہم کو ثابت کیا

إِنَّ شَرَّ الدَّوَابِّ عِنْدَ اللهِ الصَّمُّ الْبُكُمُ الَّذِينَ لاَيَعْقِلُونَ (٢٢)
بِ شَكَ بِهِ اللهِ كَنزد بِكِ جانورول سے بدتر ہیں اور الله كے نزد بِكِ لُوسَكَّ
ہیں بہرے ہیں اور عقل نہیں رکھتے
اور قرآن مجید ہیں ہے کہ

فَتَبَارَکَ اللهُ أَحْسَنُ الْحَالِقِينَ (۴ ا مومنون) پاک ہے وہ اللہ جوخالقوں میں سے بہترین خالق ہے۔ ان آیات میں حضرت عیسی علیقا کے لیے لفظ خالق کا اطلاق ہوا ہے ... بیربات پہلے (جواهرالعبقریه فی اثبات ولایة التکونیّه) ......گذرچکی ہے۔ گذرچکی ہے۔

پس اگر کسی چیز کو چیز سے خلق کرنا یا مردے کو زندہ کرنے کی مخلوق کی طرف نسبت دی جائے تو یہ کفر ف نسبت دی جائے تو یہ کفر مشرک اور غلونہیں ہے۔ قرآن مجید کی آیات اور روایات میں اس بات کی اجازت ہے۔

روایات: میں ہے کہ رحم مادر میں دوفر شنے خلاق (جو کہ اپنے فن میں مہارت رکھتے ہیں) آتے ہیں اور پچے کی تصویر اس طرح بناتے ہیں جس طرح خدا محکم دیتا ہے۔

ان میں ایک روایت جو کہ اصول کافی میں سندھیج کے ساتھ امام جعفر صادق ملائقہ سے قتل ہوئی ہے(ا)

جب نطفہ رحم مادر میں جاتا ہے (ثم یبعث الله ملکین خلاقین یخلقان فی الاار حام ما یشاء الله ) پھر خداوند قد وس دو ملک خلاق بھی جا اور انہیں تھم دیتا ہے کہ اس طرح خلق کر وجس طرح میں جا ہتا ہوں۔ اور پھر فرشتے تھم خداوندی سے اس کے اعضاء وجوارح بناتے ہیں۔ اور پھر خداوند عالم ان فرشتوں سے کہتا ہے کہ اس شخص کے لیے میری تقدیرات بھی کھو....

يس آيات شريفه اور روايات صححه كي روشني مين خلق كي نسبت نبي اور فرشة

<sup>(</sup>۱) بدروایت تمام علماءاور مجتهدین کنزو یک محیح برگاب کافی باب (ابتدائے خلقت)اوراس کے ساتھ چھود یگرروایات بھی نقل ہوئی ہیں۔

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية) .....

کے لیے صحیح ہے۔ اس موضوع میں نبی طلق اللّٰج ، امام علیط اور فرشتے میں کوئی فرق نہیں ہے ۔ اس موضوع میں نبی طلق اللّٰج ، امام علیط اور فرشتے میں کوئی فرق نہیں ہے ۔ اس کی نظر افراداس بات کی نفی کرتے ہیں۔ جب یہی نسبت پیغیبر، اکرم طلق اللّٰج اور آئمہ حدی ہے ہیں گار ف وی جاتی ہے تو وہ بے وقوف لوگ کم علمی کی بناء بریائے کفر، ہائے علوکی آوازیں نکالتے ہیں ....

خلاصه مطلب: شیعه علاء کاس بات پراتفاق ہے کہ پینمبرا کرم طلی آیکے اور آئمہ حدی علیا میں مرشتوں سے افضل ہیں۔ اس بات پر بعض علاء نے اجماع کا دعویٰ بھی کیا ہے۔اس موضوع پر روایات حد تواتر سے بھی زیادہ ہیں....

اور بہت میں روایات سے ثابت ہوا ہے کہ ملائکہ مقربین حضرت علی علیاتی کے نور سے خلق ہوئے ہیں۔ خلق ہوئے ہیں۔

حضرت امام محمد باقر علیشا نے فرمایا کہ جب نطفہ رقم مارد میں قرار پاتا ہے تو جالیس دنوں کے بعد علقہ بن جاتا ہے پھر جالیس دنوں کے بعد مضفہ ہوجاتا ہے

(ثم يبعث الله ملكين خلاقين فيقال لهما اخلاقا كما يريد

الله)

پھرخدا وندمغال دوفر شنے خلاق بھیجنا ہے اور ان کو حکم دیتا ہے کہ اس طرح خلق کروجس طرح میں چاہتا ہوں اور اس کی شکل وصورت بناؤ....

بحارالانوار كمپاني ج١١ص٣٧٣

بیلوگ کس طرح نسبت خلق اورا حیاءمیت کوحضرت عیسلی طلائله اور ملا نکه کے لیے جائز

سمجھتے ہیں (واقعاً اس کا انکار کرنے والاخدا، رسول اور امیر المونین علائلہ کا انکاری ہے ) کیکن اگر یہی نسبت امیر المونین علی ابن ابی طالب اللہ کا کی جائے تو کفر کیوں ہے۔۔۔۔؟!

درحالانکہ بیہ بات ثابت ہے کہ جناب امیر المونین اللہ اللہ میں ملا ککہ اور النہاء سابقین سے افضل ،اشرف اور عالم ہیں (۱)

بیں بیر کیے ممکن ہے کہ عقل اس بات کا حکم تو مفضول کے بارے میں کرے لیکن افضل کے بارے میں فیصلہ نہ دے کیا بیست افضل کی طرف دینا بھی ٹھیک نہیں ہے....؟!!

ہاں اگر کوئی ہے کہ پیدلک، نبی طائے آلہ ہم، امام علائشا ہا بی قدرت ذاتیہ کے بغیر حکم خدا کے کام سرانجام دیتے ہیں اور سی بھی بات میں بیاللہ کے حتاج نہیں ہیں تو بید کہنا ٹھیک نہیں ہے بلکہ کفر ونٹرک ہے۔ بیہ ستیال اس کے حکم اور عطا کردہ قوت سے بیکہنا ٹھیک نہیں ہے بلکہ کفر ونٹرک ہے۔ یہ ستیال اس کے حکم اور عطا کردہ قوت سے سب کچھا نجام دیتے ہیں۔ اگر کہا جائے کہ پیغیر طائع اللہ تا کہا جائے کہ پیغیر طائع اللہ تا کہا جائے کہ پیغیر طائع اللہ تھا کہا گائیں چیز کو خدا کے حکم سب کچھا نجام دیتے ہیں۔ اگر کہا جائے کہ پیغیر طائع اللہ تا کہا جائے کہ پیغیر طائع اللہ تھا کہ بیا کہا جائے کہ پیغیر طائع کہ بیا کہا جائے کہ بیغیر طائع کہ بیا کہا تھا کہ بیا کہا تھا کہ بیغیر طائع کہ بیغیر کہ بیغیر طائع کہ بیغیر طائع کہ بیغیر کہ بیغیر کے کہ بیغیر طائع کہ بیغیر کے کہ کہ بیغیر کے کہ کو کہ کے کہ بیغیر کے کہ کہ بیغیر کے کہ بیغیر کے کہ کہ کے کہ کہ کے کہ

(۱) ان دلائل میں ایک دلیل بیہ کہ جس مقام امت کومقام نبوت پر برتری اور فوقیت دی ہے۔خدانے حضرت ابرائیم کومقام نبوت اور خلعت کے بعد کہا ہے (اِنِّی جَاعِلُکَ لِلنَّاسِ إِمَامًا) میں نے تجھے لوگوں کا امام بنایا ہے۔ حضرت ابرائیم کے ان کہا (قَالَ وَمِنْ ذُرِیَّتِسی قَالَ لایکنالُ عَهْدِی النظَّ الِمِینَ کا امام بنایا ہے۔ حضرت ابرائیم کے ان کہا (قَالَ وَمِنْ ذُرِیّت میں بھی امام کے اللہ مقام امامت ظالمین کوئیس میں امامت علی ہے یہی دلیل ہے کہ امام کے امام ہوتا ہے۔ معض ہوم میں امامت علی ہے یہی دلیل ہے کہ امام کی امام ہوتا ہے۔

اورطاقت سے خلق کرتے ہیں تو یہ کہنا بالکل سیجے ہے۔ اسی طرح رزق دینا بھی اذن خدا سے ہے جس کی بحث پہلے گذر چکی ہے اور وہ بھی سیجے کیوں کہ وہ خدا کے امر سے روزی تقسیم کرتے ہیں۔

· abir abbas@yahoo.com

# تيسرى فصل

اس دلیل علیل کے جواب میں ہے کہ جس کومنکر ولایت نے اپنی مدعی کے لیے پیش کیا ہے۔ لیے پیش کیا ہے۔

اول: دلیل تحیز اوراس کاخلاصہ بیہ کہ پیغیر طبق کا اورا مالی ہیں، ہرجسم مکان کافتاج ہوتا ہے۔ پس آن واحد میں ممکن نہیں ہے کہ ایک جسم دور کا نوں یا زیادہ جگہ پر پہنچ جائے۔ اگر دوسرے مکان میں جائیں تو پہلا مکان خالی ہوجائے گا۔اوروہ اس مکان سے غائب ہو وہ کس طرح مکان سے غائب ہو وہ کس طرح دیگران کا قیم، ولی ،سر پرست ، محافظ اور تمام امور کا علمبر ادار ہوسکتا ہے۔ ؟!! موجودات ہول کی خوقیم موجودات مکان کافتاج ہو ۔ ؟!!

حقیر کہنا ہے: ان ہستیوں کاجسم مطہرتمام دینوی اجسام کی طرح نہیں ہے جو کہ ہرتنم کی مٹی سے مزالے ہوتا ہے بلکہ ان کاجسم مطہر خالص علیین سے بنایا گیا ہے۔ ان کے ہاں شراور گناہ والی جہت بالکل نہیں ہوتی ہے۔جیسا کہاس موضوع پرروایات واضحات ایک سوسے بھی زیادہ ہیں (۱)

شیعان کے ارواح ان کی فاضل طینت سے بنائے گئے ہیں۔ بیمکن ہے کہ
کوئی شیعہ عالم کامل اپنے آپ کواس درجہ تک لے جائے کہ اس کاجسم ایک جگہ پر ہو
لیکن اس کی روح دوسری جگہ سیر کررہی ہو۔اور ممکن ہے اس کاخواب،خواب اختیاری
ہو۔!! جیسا کہ لوگوں کے بے اختیاری خواب ہوتے ہیں، بدن بستر پہ ہوتا ہے لیکن
روح بدن سے نکل کرفضاء اور زمین کے ختلف حصول کی سیر کرتی ہے۔

پس جو روح بھات اور شیاطین کود کھی ہے تو وہ خواب باطل ہوتے ہیں۔
جو روح ملائکہ کودیکھتی ہے وہ خواب بالکل سے ہوتے ہیں اور روئیہ صادقہ ہوتے
ہیں۔ایسے سے خوابوں کو نبوت کے ستر اجزاء میں سے ایک جز قر اردیا گیا ہے۔
اور اکثر لوگوں کی رومیں بدن میں مقید ہوتی ہیں اور روح جمد کی زنجیروں
میں مجوس ہوتی ہے یعض کاملین اور عارفین اس درجہ عالیہ پر پہنے جاتے ہیں کہ ان کے
ابدان ان کی روح تا بع ہوجاتے ہیں۔اوران کی ارواح بدن میں قید بھی نہیں ہوتی

(۱) متدرک سفینة البحار لفت طین میں کافی روایات ہیں۔اصول کافی درباب خلق ابدان آئمَه میلیما اوران کی ارواح، بصائر الدرجات ج ایاب ۹،۰۱۔ بحار الاانوار کمیانی ج۳،ص۲۲، چ۵ص ۹ کا......

بي....؟!

اسی طرح پیغمبرا کرم طبی آلیم اور آئم هدی استان پاکیزه ان کے اراده کے تابع اوران کی ارواح مقدسہ کے مطبع میں۔

پس ممکن ہے کہ بدن مقدسہ آئمہ هدی ایک ہی جگہ پر ہواوران کی روح مبارکہ خداکے لطف واحسان سے 'جونکہ یہ خزن اسرارالہیہ ہیں' جہاں جانا جا ہیں جاسکتے ہیں۔۔۔۔!!

حضرت امام سجاد علائل نے مردیمنی سے فرمایا: مدینہ میں مکیں ایک ایسے با کمال کوجا نتا ہوں جواتی دیر سے جتنی دیر میں آپ میرے پاس بیٹھے چودہ ہزار عالم کی سیر کر چکا ہے لیکن اپنی جگہ سے حرکت بھی نہیں کی ہے۔ مولا سجاد علائلا کی مرادا پی ذات ہی تھی۔

آپ علائلہ ظاہری طور پر ۱۳ محرم الحرام کو بنی امیہ کے قیدی تھے لیکن ادھر کر بلا میں شھداء کو فن کرر ہے تھے۔

اگرید حضرات جا ہیں تو اپنے ابدان طاہرہ کو بھی ساتھ لے جا کیں۔ جبیبا کہ حضرت امام محمد تقی علیہ السلام چشم زدن میں مدینہ سے خراسان چنچے تھے!! یہ اپنی دوسری صورت بناسکتے ہیں یا جوصورت ان معصومین کو پیند ہووہ بھی اپناسکتے ہیں۔!!

کیونکہ ان کاعلم وقد رت خداوند عالم کی طرف سے ہے یہ ہر کام پر دانا وتوانا ہیں۔ یہ حضرات اپنے مقدس علم کے ذریعے تمام موجودات گذشتہ ، موجودہ اور آئندہ کو دیکھتے ہیں۔ان کے لیے کوئی شئی بھی غیب نہیں ہے۔ کیوں کہ وہ

(عین المله الناظر) الله کاد کیضے والی آئھیں ہیں۔ان کے سامنے کسی حجاب کی کوئی حقیقت نہیں ہے۔ خدا وند عالم جو کہ ہرشئے کا خالق و مالک ہے اور کا کنات کی بقااس کے ارادے کی وجہ سے ہے اور وہ ہرشکی حتی کہ ان کا بھی مالک ہے اس نے کا کنات کی ہرشکی کوان حضرات کا مطبع ہونے کا حکم دیا ہے۔ اور ہرشکی پران کی اطاعت کو واجب ولازم قرار دیا ہے۔ کیوں کہ خدا وند عالم نے ان حضرات کی وجہ سے دیگر مخلوقات کو خات کیا ہے۔ اور ان کی برکت کی وجہ سے خدا اپنی بنائی ہوئی مخلوق کو روزی دیتا ہے۔ اور ان کی برکت کی وجہ سے خدا اپنی بنائی ہوئی مخلوق کو روزی دیتا ہے۔ اور ان کی برکت کی وجہ سے خدا اپنی بنائی ہوئی مخلوق کو روزی دیتا ہے۔ (۱)

خداوند متعال نے ان کوعالم باطن میں اپنے فیوضات کا واسطہ بنایا ہے۔ اس کا کوئی عقلی طور پر مانع نہیں ہے۔ بلکہ معتبرا ولہ اس بات کی تائید کرتی ہیں۔ جیسا کہ ہم نے کتاب مقام قرآن وعترت میں اس کوتف بال بیان کیا ہے۔ بعض علاء اعلام نے کہا ہے کہ "باب اللہ" اور "سبیل اللہ" کا یہی مطلب ہے۔ جو پچھ خدا کی طرف ہے آتا ہو ہے اسی دروازے پرآتا ہو ہے اسی دروازے پرآتا ہو گا۔ سی بھی مرحلہ میں خالق کومخلوق سے تشیبہ دینا ٹھیک نہیں ہے۔ چنا مجیواضح ہے کہ گا۔ سی بھی مرحلہ میں خالق کومخلوق سے تشیبہ دینا ٹھیک نہیں ہے۔ چنا مجیواضح ہے کہ مخلوق کی صفات کمالیہ ذاتی نہیں بلکہ خداوند عالم کی خصوصی عطا ہے۔

(۱) تمام رزق وروزی کامالک خدا ہے کین اس کے خزاند دارکلید بردار پی حضرات معسومین میں۔

سیخ حر عاملی گنے اپنی کتاب اثبات العداة ج ۵ص ۱۲۸ میں روایت عبداللہ بن کی کاملی کوفقل کیا ہے۔ اس نے کہا کہ جنگل بیابان میں میر ہے سامنے ایک درندہ آیا تو میں نے اپنے مولاحضرت امام جعفرصا دق علائلہ کی بتائی ہوئی دعا پڑھی تو وہ واپس چلا گیا۔ اس نے یہی واقعہ اپنے چپا کی خدمت میں بیان کیا اور اس کے سامنے دعا پڑھی تو اس بزرگ چپانے کہا میں گواہی دیتا ہوں امام جعفرصا دق علائلہ واجب الاطاعة بیں۔ وہ شیعہ ہوگر اللہ علیہ ہوکر .....

آبِ علالتُكُ كى خدمت ميں حاضر ہوا تو آبِ علالتُكُم نے اس سے فر مایا

(اترانى لهم اشهد كم بئس مارائت ان لى مع كل ولى لنا اذنا سامعة و عينا ناظرة و لساناً ناطقاً ثم قال إنا و الله صرفته عنكما...)

کیاتمہاراخیال بہ ہے کہ میں نے تمہیں نہیں ویکھا ہے۔ بیتم نے بدگمانی کی ہے۔ یقیناً ہم اپنے حبداروں کے ساتھ سننے والے کان ، دیکھنے والی آئکھ اور زبان ناطق ہیں۔ ان کی ہربات سنتے ہیں، اور ان سے تکلم بھی کرتے ہیں۔

آپ علیته نے مزید فرمایا: خداکی شم میں نے اس درندہ کوتم سے دورکیا ہے۔
پس آپ علیته نے اپنی بیان کی نشانیاں بیان کرنا شروع کردیں۔
بعار الانوار کمپانی جے مس ۳۱۳ ۔ (قال امیر السومنین علیه السلام فی
حدیث: ولا مومن ولا مومنة فی المشارق و المغارب الا و نحن معه)
مغرب ومشرق میں کوئی بھی مومن ایسانہیں ہے جس کے ساتھ ہم نہ ہوں۔

وفيرس ٩ • ١٠عن البصائر الدرجات \_ امير المومنين علائلاً إن فرمايا: ليسس يبغيب عنا

مومن في شرق الاارض ولا غربها)

لعنی مشرق ومغرب میں کوئی بھی مومن ہم سے پوشیدہ نہیں ہے۔

حقیر کہتا ہے: بید درویات دیگر بہت سی زیادہ روایات کے مطابق ہیں۔جیسا

كفرمان معصوم علائلا ہے كہ ہم مشرق سے مغرب تك د مكھ سكتے ہیں۔

اور ہم مخلوق پر گواہ ہیں۔

تمام دنیاا مام علیت کے سامنے اس طرح ہے جس طرح ایک اخروٹ بیاس ظرف کی ماند جوان کے سامنے ہوتا ہے۔ ہم دنیا کواس طرح دیکھتے ہیں۔ جیسے عام انسان اپنے ہاتھ کی جھیا کو دیکھتا ہے۔

حدیث کا بلی میں ہے کہ امام علائتا ہے فرمایا کہ میں نے اس درندہ کوتم سے دور کیا تھا۔ دعا کی میں اسے اس کی کوئی بھی منافات نہیں ہے چونکہ پہلے اس شخص نے دعا کی اور خدانے جا ہاتو خدانے امام علائتا کو کھم دیا کہ درندہ کواس سے دور کر دو۔

بَـلْ عِبَـادٌ مُـكْرَمُونَ (٢٦) لاَيَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ (١٢٤نبياء)

یاللہ کے مکرم بندے ہیں جو تول میں اس سے سبقت نہیں لینے اور اس کے حکم کے مطابق عمل کرتے ہیں۔اور ان سے خدانے کہاہے تم نہیں چاہتے مگر جو پھھ اللہ چاہتا ہے۔ حیا ہتا ہے۔

یہ فضائل مقام توحید کے منافی نہیں ہیں کسی کو اس بات کا منکر نہیں ہونا چاہیے۔ بلکہ وہ اس بات کا منکر نہیں ہونا چاہیے۔ بلکہ وہ اس بات سے ڈرے کہ شیطان کی طرح تو نہیں ہور ہا کیوں کہ شیطان نے تو حید کا اظہار کر کے حضرت آ دم کو تجدہ نہیں کیا در حالانکہ چہار وہ معصومین کے انوار مقدسہ بھی انکی پیشانی میں جلوہ گرضے ۔ تو وہ اس بات سے ملعون ومر دود ہوگیا رویات صیحہ میں حضرات آ میں کا فرمایا ہے۔ (۱)

ہمیں خدا کی مخلوق سمجھواور ہمارے فضائل میں جو پچھ چاہو کہہ سکتے ہو !! کیونکہ تم جو پچھ کہو گے ہماری حقیقت تک نہیں پہنچ سکو گے!!

پردایات واضح طور پراس امرکی اجازت دیتی ہیں۔ گردلیل قطعی کسی شیء سے منع نہ کردایات واضح طور پراس امرکی اجازت دیتی ہیں۔ گردلیل قطعی کسی شیء سے منعلوم ہوتا ہے غلویہ ہے انکی بندگی اور مخلوقیت کا انکار کیا جائے!!

تفیر امام حسن عسکری علیته سے صاحب احتجاج نے روایت نقل کی ہے ۔ ۔(وتتجاوزوا بناالعبو دیق م قولواماشئتم ولن تبلغوا) ہمارےبارےمقام بندگی سے تجاوز نہ کرو(یعن ہمیں خدا کے خاص بندے مجمو) اس

(۱)اسموضوع پر بہت زیادہ روایات ہیں اوران میں ایک روایت (اربعاق) جو کہ نہایت ہی معتبر اور متقن ہے۔ مرحوم شیخ صدوق نے اس روایت کو خصال میں نقل کیا ہے اور تحف العقول میں بھی روایت کو خصال میں نقل کیا ہے۔ مرحوم شیخ صدوق نے اس روایت کو خصال میں نقل کیا ہے۔ ہے۔

(ایاکم والغلوفیناقولواانا عبیدمربوبون وقولوافی فصلنا ماشئتم) ہمارے بارے میں غلوسے بچوا ہمیں خدا کی مخلوق مجھواور ہماری فضیلت میں جو کہنا جا ہو کہہ سکتے ہو۔!!

کے علاوہ جو کچھ کہو گے ہماری حقیقت تک پہنچے ہی نہیں سکتے ہو ....!

اس روایت سے معلوم ہوتا ہے غلوبیہ ہے انکی بندگی اور مخلوقیت کا انکار کیا جائے!!

تفییر امام حسن عسکری علالیا سے صاحب احتجاج نے روایت نقل کی ہے

\_(وتتجاوزوا بناالعبوديةثم قولواماشئتم ولن تبلغوا)

ہمارے بارے مقام بندگی سے تجاوز نہ کرو( یعنی ہمیں خدا کے خاص بندے ہمجھو ) اس کےعلاوہ جو کچھ کہو گے ہماری حقیقت تک پہنچ ہی نہیں سکتے ہو۔۔۔!

بصائر الدرجات میں امام جعفرصا دق علائلاً کا فرمان ہے کہ میں اللہ کی مخلوق کہواوراس کےعلاوہ جو کچھ کہو گے ہماری حقیقت تک نہیں پہنچ سکو گے۔

حضرت امیر المومنین علالیًا نے فر مایا: بین خدا کا بنده ہوں اور اس کا خلیفہ ہوں مجھے اللہ ند کہواس علاوہ جو کے جماری حقیقت تک تہیں چنج سکتے ہوں!!!

بحار الانوارج ۲۵ ص ۲۰ کردوایت اربعما قروایت ۱۵ داور کشف الغمه میں بھی روایت نقل ہوئی ہے۔

ممکن ہے کہ اس روایت میں یہ کہنے کی اجازت ہوکہ نبی طبیع آلیا ہم علیا ہام علیا ہاں بدن ظاہری میں ہروفت اور ہرجگہ حاضر ہوتے ہیں۔جیبا کہ آصف بن برخیا کی روایت سے معلوم ہو چکا ہے۔ اس کی قدرت آئمہ حدی اس کے مقابلہ میں اس طرح ہے بحر ذخائر کے مقابلہ میں ایک قطرہ یانی ہو

یہ بات بھی ثابت ہو پھی ہے کہ آئمہ صدی علیما انبیائی سے کہیں افضل واشرف ہیں

۔ چەرسد باوصياء، انبياء؟!! پس ضرورى ہے كەافضل طاقت، قدرت ميں ان سے كہيں زيادہ ہو۔ پس جو مخص تخت بلقيس كو ہزاروں ميل كى مسافت سے منگواسكتا ہے وہ ہرجگہ حاضراور ناظر بھى ہوسكتا ہے

حضرت امام حسین علایتا نے اصبع کوایک مسجد کوفیہ میں گذشتہ صدیوں کے واقعات و کیھائے تھے

حضرت امیر المونین علائل نے مسجد کوفہ سے دست مبارک دراز کیا اور معاویہ کی داڑھی کے بال نوچ کیے اور اسے تخت سے زمین پر گرادیا۔

دوسری روایت میں ہے کہ بیٹھے ہوئے اپنے دست مجر نماسے شام کے بہاڑ سے برف اٹھالی .....!

اس باب میں ان کا دنیا میں ہونایا طاہراً اگر نہ ہونا برابر ہے۔جیسا کہ زیارت آئمہ هدی اللہ کا کمات سے میہ بات روش ہوجاتی ہے

علامہ مجلسی مراۃ العقول شرح اصول کافی میں فرماتے ہیں روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ پیغیبرا کرم التّی کیا ہے کہ پیغیبرا کہ زمین پران کا حالات ہوتے ہیں جو کہ کسی دوسری مخلوق کیلئے نہیں ہوتے ۔ جیسا کہ زمین پران کا گوشت اور خون حرام ہے۔

وه ايني آپ اور ديگران كوزنده كرسكتي بين!!

اس میں شک وشبد کی تنجائش نہیں ہے۔اور شک اس بات میں ہے آیات سیسب جوان

كابدان اصلى كيلئے ہے يا كاجساد مثالي كے ہے ....؟!!

اکثر علماء اعلام شیعه فرماتے ہیں کہ بیر حالات عجیبہ اسکے اجساد وابدان اصلیہ کیلئے ہوتے ہیں کوئی دلیل عقلی ونفتی اس کی نفی نہیں کرتی بلکہ دلائل قاطعہ اور براھین ساطعہ اس کو ثابت کرتی ہیں .....

شیخ مفید: \_نے اپنی کتاب مقالات میں فرمایا ہے۔ کہ پیغمبر اکرم طبی آیا ہم اور آئمہ حدیثاً کے اجداد طاہرہ وفات کے بعد بہشت کی طرف منتقل ہوجاتے ہیں اوراسی جسم کے ساتھ جنت میں رہتے ہیں۔

اور شیعان کے احوال ان پر پوشیدہ نہیں ہیں۔وہ لوگ آئی با تیں دوریا نزدیک سے سنتے ہیں۔

> یس بیر**ند**ہب فقہائے امامیہ ہے کلمہ میں کیسٹ نیست مناز مناز مناز

متكلمين ميں سے كسى نے اس بات كى مخالفت نہيں كى بے (انتھى كلام مفيدً)

علامه کراجکی کا کلام بھی شخ مفیدگی طرح ہے۔اوراس بزرگوار کے تمام کلمات کوعلامہ مجلسی نے بحار میں نفل کیا ہے۔

کتاب مقام قرآن عترت میں ہم نے اس کی ممل شرح بیان کی ہے کہ پنیمبر اکرم طلق آلیہ م اور آئمہ صدی اللہ ماہ دنیا میں ہوں یا آخرت میں ہوں تمام مخلوقات سے زیادہ تو انا اور دانا ہیں

تحكم :حضرات آئمه هدي الماليان فرمايا ہے كه: تهميں مخلوق سمجھو!!اور جو كچھ ہمارے

فضائل میں کہو گے تم ہماری حقیقت تک نہ پہنچ سکو گے ....!!

ہم کہتے ہیں کرممکن ہے نبی طاقی اُلیٹ ایک ہی وقت میں مختلف مقامات پر حاضر ہوں۔ جبیبا کہ اس بات پر کافی روایات دلالت کرتی ہیں۔اور مانع عقلی بھی نہیں ہے۔اور کفر بھی لازم نہیں آتا ہے۔

پی اگرایک زمانے میں کئی ہزار آدمی مختلف مقامات پراماً الله الکو پکاریں تو وہ متمام کے ہاں پہنچ کر مدد کر سکتے ہیں ۔جیسا کہ ادعیہ ما تورہ میں یہی پھھ قال معنی مواہے۔

ان میں ایک روایت ابوبصیرگی ہے حضرت امام جعفرصاد فیلانگانے فرمایا ہے کہ ہرمرنے والے کے پاس رسول اللہ طلق فیلائم اور تمام امام میلیم آتے ہیں۔ رسول پاک طلق فیلائم وائیس طرف بیضتے ہیں اور آئم کم میلیم بائیس طرف ۔ رسول پاک انہیں جنت کی بشارت اور مبارک دیتے ہیں اور فرماتے ہیں۔ کہ جس چیز سے تو ڈر تا تھا اب

بدروایت شریفہ:اس بات کی صرح دلیل ہے کہ نبی طائی آیا کم اور امائی اس اس اس اس است کے والے کے والے کے یاس تشریف لاتے ہیں۔۔

روایت دیگر میں امام جعفر صادق میلینگانے فرمایا: وقت احتفار مؤمن کے پاس
رسول اکرم طبق کی آلم المیر المونین میلینگا جرائیل اور ملک الموت آتے ہیں۔ اور
امیر المونین میلینگا رسول ایک طبق کی المیر کی خدمت میں عرض کرتے ہیں: یارسول الدطبق کی آلم کی خدمت میں عرض کرتے ہیں: یارسول الدطبق کی آلم کی میں اور ملک الموت سے کہتے ہیں بیآل جی اس کے موالی ہوت اس سے محبت کرواور اس پر شفقت کروملک الموت اس کے قریب آگر کہتا ہے۔
اس سے محبت کرواور اس پر شفقت کروملک الموت اس کے قریب آگر کہتا ہے۔
اس سے محبت کرواور اس پر شفقت کروملک الموت اس کے قریب آگر کہتا ہے۔
اس سے محبت کرواور اس پر شفقت کروملک الموت اس کے قریب آگر کہتا ہے۔
اس سے محبت کرواور اس پر شفقت کروملک الموت اس کے قریب آگر کہتا ہے۔
اس سے محبت کرواور اس پر شفقت کروملک الموت اس کے قریب آگر کہتا ہے۔

تخفے پہتہ ہے کہ عصمت کبریٰ کیا ہے؟!وہ ولایت علی ابن ابی طالب اللہ ہے۔کافر ک موت کے وقت بھی رسول پاکسانی قبر انگلاہ جرائیل اور مولا المیلی حاضر ہوتے ہیں اور جو بچھ مومن کیلے فرماتے ہیں کافر کیلئے اس کے برعکس فرماتے ہیں علامہ محمد باقر مجلسیؒ: نے اس موضوع میں چھین ۲۵روایات نقل کی ہیں ان میں سے ایک روایت وہ ہے کہ جیسے علامہ عیاشیؒ نے ابو حزہ تمالیؒ سے نقل فرمایا ہے۔ کہ حضرت امام باقر علیات ہے نفر مایا: مومن کی موت کے وقت رسول اللہ طاقی آیا ہم اور حضرت علی علیات اس کے یاس تشریف لاتے ہیں اور اس کے یاس بیٹھتے ہیں۔

ان میں سے ایک روایت علی بن ابراہیم آئی نے امام جعفر صادق علیات اسے قل کی ہے۔ کہ آئی نے امام جعفر صادق علیات اسے کی ہے۔ کہ آئی نے رایا کوئی بھی ایسا فر ذہیں ہے جو ہمارا حب دار ہواور ہمارے دشمنوں سے بیزار نہ ہو۔ تو حضرت رسول پاک طلق کی آئی مصرت امیر علیات اور امام حسن علیات اور حضرت امام حسین علیات اس کے پاس تشریف لاتے ہیں اور اسے جنت کی بشارت دیتے ہیں۔ اگر مرنے والامومن نہ ہوتو اس کیلئے عذاب کا حکم دیتے ہیں مولا امیر المومنین علیات کی بیان فر مایا تھا ۔ اس بات کی بین مولا امیر المومنین علیات کی بین دیل ہے۔ اس بات کی بین دیل ہے۔

(یا حار همدان) أتعلى كلاملى بن ابريم في (١)

کتاب المحاس: میں علامہ برقی نے حضرت امام جعفر صادقت ایک حدیث نقل فرمائی مدیث نقل فرمائی مے۔۔۔۔ ہے۔ کہآپ نے خرمایاموس موت سے وقت دوآ دمیوں کودیکھتا ہے۔۔۔

روای نے عرض کیا: مولاوہ دوآ دمی کون ہیں ؟!

آپ نے فرمایا: حضرت رسول اکرم طلق اللہ اور حضرت علی علیته این!!

روای نے عرض کیا: اے میرے سیدوسر دار! یہ بزرگوار کھی بولتے بھی ہیں ....؟!!

(r)

كتاب مناقب (فصل اخبارات غيبي حضرت امام موسى كاظم اليفام) على بن راشد

(جو کہ حضرت امام محمد تعلی اور حضرت علی نقی النا کا کے وکلاء میں سے ہیں) سے روایت نقل ہوئی ہے۔

الميان نيثا پور نے حضرت امام موطلات کی خدمت میں اپنے تخفے بھیجے۔ ان میں ایک بی بی شطیطہ بھی تھیں جنہوں نے آپلیٹا کی خدمت میں صرف ایک درهم بھیجا تھا ۔ آپلیٹا نے ان اموال کی تفصیل بیان کی اور فر مایا کہ تہار سے سوالوں کے جواب ان کے بنیچ میں نے لکھ دیے ہیں۔ در حالا تک ہمائل نے سراوں والا کا غذ بھی نہیں کھولاتھا ۔ آپلیٹا نے فقط ایک درهم بی بی شطیطہ کا قبول کیا اور اس کا بھیجا ہوا ایک کیڑا بھی۔ آپلیٹا نے فر مایا: میر سلام بی بی شطیطہ کو پہنچا دینا۔ آپلیٹا نے فر مایا: توجب آپلیٹا نے فر مایا: توجب نیشا پور جائے گا تو اس کے انیس دن بعد بی بی شطیطہ فوت ہوجائے گا۔ نیشا پور جائے گا تو اس کے انیس دن بعد بی بی شطیطہ فوت ہوجائے گا۔ اور میں خود جنازہ بیڑھاؤں گا۔

راوی کہتا ؟ ہے: میرے مولائلگاکا فرمان پچ ثابت ہوا۔ وہ فوت ہوئی اور آئیلگانے بنفس نفیس خودنماز میں میں خرمانی میں شعبعان کو بنفس نفیس خودنماز میت پڑھائی ۔ نماز جنازہ کے بعد آئیلگانے فرمایا تمام شیعان کو میرے سلام کہنا۔ اور یہ بھی کہنا کہ ہم تمارے جنازوں میں شریک ہوتے ہیں ۔تم

<sup>(</sup>۱) پیاشعار مولا امیر اسلامی بیں جیسا کہ بحار الانوار کمپانی ج ۸ ص ۷۵۵ حید ۳۳ ص ۱۳۱۰ جلد ۹ ص ۲۰۰۰ کتاب الایمان ص ۱۳۲۸ جلد ۹۳ ص ۲۲۵ سیر حمیری نے بھی ان اشعار کواپنے اشعار کے ساتھ مضم کیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) بحار الانوار كمپانى جوص ٢٧٦\_ج يص ٣٧٥

لوگ جس خطہ ارض پر بھی ہوتے ہو ہم ضرور بالضرور تبہارے جنازے میں شریک ہوتے ہیں۔

کتاب بصائر الدرجات باب ۱۱ میں پندرہ روایات آئمہ هدی سیاس کے اقتدار میں وارد ہوئی ہیں آن واحد میں میں وارد ہوئی ہیں کہ بیہ حضرات معصومین سیاس جہاں کہیں بھی جانا چاہیں آن واحد میں جاسکتے ہیں جسیا کہ حضرت امام ہجاڈ نے نمجم سے فر مایا: میں ایک جوان کو جانتا ہوں جو آن واحد میں چودہ ہزار عالم کی سیر بھی کر لیتا ہے اور اپنی جگہ سے بھی نہیں ہاتا ہے۔

اس نے عرض کیا وہ کون ہے؟!

تواماً للمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللِّينِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

ا گرتوچا ہے قومیں مجھے بتاول تونے کیا کھایا در کیا پیا ہے .....!!!

بیروایت کتاب اصول کافی میں بھی نقل ہوئی ہے

اصول کافی: میں سدریسر فی نے حضرت امام صادق کی ہے کہ آپ علائی ہے دوایت نقل کی ہے کہ آپ علائی المحضرت فاطمہ علیا اللہ معزت فاطمہ علیا اللہ معزت فاطمہ علیا اور حضرت حسید اللہ معزت کے وقت حاضر ہوتے ہیں محضرت حسید اللہ موضوع میں وارد روایات بہت زیادہ ہیں ہماری اس مخضر کی بیس میں نفصیل و کی گنجائش نہیں ہے۔

ان رویات اوراس موضوع کے اثبات کے لیے آئمہ صدی بھی نقر آن پاک کی چند آیات کر بمہے استدال کیا ہے ۔ ان میں سے ایک آیت ہیے

الَّـذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ (٦٣) لَهُمْ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا

جولوگ ایمان لائے اور متقی ہوئے ان کے لیے دنیا وی زندگی میں بشارت ہے۔ بشارت سے مراد: حضرت رسول خداط التی اللیم اور آئمہ هدی البیمائی بشارت ہے۔ جیسا کہ روایات سابقہ سے معلوم ہوتا ہے کہ بشارت دینے والے یہی حضرات ہیں۔ یا روایت قران کے موافق ہے۔

پس خضر کے لیے نبی اگرم طاق الآتی اور آئمہ حدی البائل کا حاضر ہونا قران واحادیث سے ثابت ہے۔ ہمیں چاہیے کہ ہم نبی اگرم کے حکم کے مطابق قران وعترت سے متابت ہوتے اور لوگوں کی راہنمائی کے متمسک رہیں کیونکہ بیا ایک دوسرے سے جدانہیں ہوتے اور لوگوں کی راہنمائی کے ضامن بھی ہیں

علامه بسی نے بحارالانوار میں اس روایت کے بعد فر مایا ہے۔

آئمہ هدی جہاں حیور کر ارائی است مطعیہ سے ثابت ہے اور شیعان حیدر کر ارائی میں مشہور بھی ۔اس موضوع کا افکار گویا ابرار کے طریقہ سے خارج ہوتا ہے ۔ان کے حاضر ہونے کے طریقے جانا ہمارے لیے لازم نہیں ہے۔ بلکہ اس پراجمالی ایمان لانا واجب ہے جس کے بارے میں معصومین شانے فرمایا ہے۔

### "دواشكال اوران كاجواب،

اول: یموضوع ہمارے احساس کے خلاف ہے۔ ہماری حس اس کو درک نہیں کر سکتی۔ کیونکہ ہم لوگ مرنے والے کے پاس موجود ہوتے ہیں لیکن ہم نے بھی کسی معصوم علیت کا کہنیں دیکھا ہے۔!!!

دوم: ممکن ہے کہ آن واحد میں ہزاروں مرنے والے ہوں ...!!!تو بیک طرح ممکن ہے کہ آن واحد میں ہزاروں مرنے والے ہوں ممکن ہے کہ آیک کہی وقت میں مختلف مقامات پر حاضر ہوں ...!!

جواب از اشکال اول الی اشکال کے پانچ جواب دیے گئے ہیں۔اور بہترین جواب میہ ہے کہ وقت احتضاران حصرات معصومین بیٹلا کو ندر کیفنامصلحت نظام ونیا کی

وجہ ہے ہے

۔اورخداوندعالم میں اتن طاقت ہے کہ وہ ان حفرات میں کوہم سے پوشیدہ رکھے۔ کہ شیعہ بن کتابوں میں اس آیت کی تفسیر درج ہے۔

جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لاَيُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا

(۳۵: بنی اسرائیل)

ہم نے آئیا اور ان لوگوں کے درمیان فاب بنادیا جوآخرت برایمان نہیں رکھتے

تفسيراً بت خدانے حضرت پنيمبراكرم طلق اللهم كودشمنوں منفق ركھا۔اورمونين آپ كود يكھتے تھے۔(۱)

علامہ بلسیؓ نے فرمایا: حضرت امام عسر کی النا کی تفییر جو کہ باب اول میں ذکر کر چکے ہیں۔ اس جواب کی تضریح اور دیگر جوابات مجھی دیے گئے ہیں جو کہ خود علامہ مجلسیؓ نے بیان فرمائے ہیں۔

جواب از اشکال دوم جمکن ہے کہ ہزاروں افراد آن واحد میں مرتے ہیں تو کس طرح ایک جسم متعدد مقامات پر پہنچ جاتا ہے.....؟!!

ید ممکن اگر خارج میں وارد ہوتو بیدا شکال وارد ہوگا لیکن ضرف امکان اس بات کا موجب نہیں ہے کہ خارج میں واقعیت پیدا کر ہے۔

اس كےعلاوہ ممكن ہے كہ اجساد مثاليہ كے ذريعے ہرجگہ بننے جاتے ہيں۔

احوط اوراولی میر ہے کہ ہم روایات پریقین کامل رکھیں لیکن ہمیں ان کی خصوصیات اور

تفصیل کی طرف نہیں جانا چاہیے اُتھیٰ کلام مجلسیؓ (۲)

(٢) سيد باشم بحراني نے مدينة المعاجز ميں كافي روايات نقل كى بين \_

روایت دوم : حدیث معران میں ہے کہرسول اکرم طاق ایک نے فرمایا میں نے ہر
اسمان پرعلی ابن ابیطالب الله کے ساتھ دیکھا ہے۔ کہوہ نماز پر تھر ہے ہوتے۔
روایت سوم: (معجزہ ۲۵۱) حضرت مقداد نے روایت نقل کی ہے کہ میں نے جنگ خندق کے دن حضرت المیل اگو دیکھا کہ در حالا نکہ آئیل اللہ میں عبد ودکو واصل جہنم کر جے تھے۔ وہ اپنی تلوار سے خون صاف کررہے تھے ۔ وہ اپنی تلوار سے خون صاف کررہے تھے ۔ وہ اپنی تلوار سے خون صاف کررہے تھے اور انہیں قتل بھی کر ہے تھے در

حالانكدا بني جلد يحركت بهي نه فرمائي هي ....

یہ مجزات ہرشخص نے نہیں دیکھے بلکہ حضرت مقداد کی طرح صاحب معرفت صحابیوں نے مثابدہ کیے تھے۔

کتاب هدایة الطالبین میں ۲۲۲ میں ہے کہ اہل سنت پینمبر اکرم طبق کی اہم اور آئمہ هدی بینج الرم طبق کی اہم اور آئمہ هدی بینج هدی بارے میں شک کرتے ہیں کہ وہ کس طرح مرنے والے کے پاس پہنچ جاتے ہیں۔اگروہ تشریف لاتے ہیں تو دیگر لوگوں کونظر کیوں نہیں آتے ؟! اس کے چند جواب دیے گئے ہیں۔

اول : ان کے حاضر ہونے کے بارے میں روایات متواثر ولیل ہیں۔جو کہ قابل اٹکارنیس ہیں۔!!!

دوم: عزرائیل طلطه کو کیرلوگنیس دیکھ سکتے!!اوراس کے آنے سے کسی کوانکار مجمینہیں ہے!!!

سوم جمخص مختضر کے لیے بہشت و دوزخ نظر آجاتی ہے اور بیر وایات خاصہ وعامہ میں واضح وروثن ہے۔

در حالانكه بم لوگ جنت و دوزخ كونيين ديكه سكتے!!

چهارم: علاءاماميهاورابلسنت ناس آيت كي تفيرين ورج كياب كه جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ الْأَيُّوْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا (۵م)

خدانے پنیبرا کرم طالبی آلیم اور کفار کے درمیان حجاب قرار دیا تھا کہ کفار پنیبرا کرم طالبی آلیم کوند کی سکیں ....!!

اسی طرح ممکن ہے کہ خداوند عالم اطراف میت اور پیغیمراکرم طلق کیا آئم وآئمہ هدی ا الله اور لوگوں کے درمیان ایک حجاب بنا دیتا ہے تا کہ حاضرین ان ہستیوں کہ نہ دیکھ سکیس ....!

اشكال: \_اہل سنت كہتے ہيں ايك جسم أن واحد ميں متعدد مقامات پر كس طرح حاضر ہوسكتا ہے.....؟!

جواب: ممكن ہے كہ قالب مثالى ميں ہوں جيسا كہ قران كى تصرت ہے كہ حفرت جرائياليكم ابناب مريم الله كا سوره جرائياليكم ابناب مريم الله كا سوره

مريم) بشرك صورت مين حاضر موت ....!!

اورحضرت امير المونيك المعلمي چندصورتين اختيار كرسكتے ہيں ....!!

میں نے پیکمات اس کیفل کیے ہیں تا کہ علوم ہوجائے کہ بیاشکالات مخالفین سے

کیکن ان حضرات کے لیے بیر گمان جہالت وضلالت کی دلیل ہے۔اگر وہ اس آیت کریمہ کی تفسیر سے واقف ہوتے توالی یا تیں بھی بھی نہ کرتے !

(قل انما بشر مثلكم) بم فاس أيت كي تفيريك بيان كردى بي ....

بھی شریک نہیں ہے .... (بیخدا کی خصوصی عطاء ہے)

اصول كافى: (١) مين سنر مي كساته الوبسير في اس آيت ويس ألُونك عَنْ الرُّوح فَلْ الرُّوح فِنْ أَمْر رَبِّى ٨٥)

ان روایات کی تصریح سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ ایک خاص روح ہے بیروج امر خدامیں سے ہے۔ اور یہ بغیرا کرم طلق اللہ م اور آئی معدی اس کے ساتھ مختص ہے۔ روح القدس مشترک ہے ۔۔ بعض روایت میں ہے کہ روح القدس روح خاص مختلف دوروحیں ہیں۔

علامہ اسی نے بھی یہی کہاہے۔اصول کافی میں بھی روح القدر کوروح من الامرے مقابلے میں قرار دیا گیا ہے۔

عیون اخبار الرضا: میں ہے کہ حضرت امام رصالته نے فرمایا: خداوند عالم نے اپنی طرف سے ہماری سے با کیزہ روح سے تائید فرمائی ہے۔ اور وہ روح ملک بھی نہیں ہے۔ وہ کسی گزشتہ نی بیالتھ کے پاس بھی نہیں تھی وہ ہمارے یعنی حضرت محمد ملتہ فیلیلٹم اور آئمہ صدی

الله کے ساتھ مخص ہے وہ روح ہمارے اور اللہ کے درمیان نور کا ایک ستون ہے اس موضوع پر بہت زیادہ روایات وارد ہوئی ہیں مزید معلومات کیلئے: بحار الانوار کمپانی ج

<sup>(</sup>۱) باب خداوندعالم نے اس دوح کے ساتھ آئمہ ھلای و محق کیا ہے۔

<sup>(</sup>۴) اس روایت کوسند صحیح کے ساتھ ابو بصیر سے نقل کیا گیا ہے۔ کدروح سے مراد ''روح ملکوت ہے''۔اس روایت کو جناب صفار نے بصائر الدرجات باب ۱۸ میں نقل کیا ہے۔ اور صفار نے اس روایت کو حفص بن البحتری ہے، انہوں نے امام جعفر صادق اللہ سے قال کیا ہے۔

اطلاق جرائیل پر کرنااس بات کی دلیل ہے کہاس کے چندافراد ہیں ان میں سے ایک فرد جبرائیل ہے ۔ ۔۔۔

آيت شريف (يُلْقِى الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ لِيُنْذِرَ يَوْمَ التَّلَاقِي ٥ ا غافر)

خداوندعالم نے روح کواپناامر قرار دیا ہے۔ جس کیلئے چاہاں پرالقاء کرتا ہے کہ حضر میں المونین علی ابن ابی طالب النظائی نے اس آیت کی تفسیر بیان فرمائی ہے کہ خداوند عالم البی طلف اور احسان کے ساتھ جسے چاہے روح عطاء کرتا ہے اور اسکو اپنی تمام مخلوقات سے متناز بناویتا ہے اور اسکوالی قدرت عطاء کرتا ہے کہ وہ مردہ کو بھی زندہ کر دیتا اور گذشتہ اور آئندہ کی خبریں بھی بتا دیتا ہے چشم زدن میں مشرق سے مغرب میں بہنچ جاتا ہے جو کہ زمین و آسان اور لوگوں کے دلوں میں جو ہے سب کو جاتا ہے جو کہ زمین و آسان اور لوگوں کے دلوں میں جو ہے سب کو جاتا ہے۔ بیارالانوار کمیانی جے سے کا دلیا گئی جاتا ہے۔ بیارالانوار کمیانی جے سے کا دلیا ہے۔ بیارالانوار کمیانی جے سے کھی بیاد ہو ہے۔ بیارالانوار کمیانی جے سے کہاں

ممکن ہے کہ اس روح سے مراد ' حقیقت مقام ولایت اور نور الانوار ' ہو کیونکہ بید مقام جرائیل علیفا اور میکا ئیل علیفا سے کہیں زیادہ عظیم ہے جیسا کہ حضرت امیر المونیل کا فرمان ہے: (انسا نسور الانوار) '' میں نورالانوار ہوں 'اور روایات عمود نور بھی اس بات کی تائید کرتی ہے' روح کی بحث بہت طولانی ہے اور ہماری اس کتاب میں اس سے زیادہ گنجائش ہے۔ طالبین کیلئے ضروری ہے کہ وہ بحار الانوار اور متدرک سفینة البحار کی طرف رجوع کریں ۔۔۔۔!

واضحات آیات وروایات میں ہے کہ ملائکہ اور جنات کو جوطاقت خدانے عطاکی ہے وہ مختلف صور تیں بدلنے پر قاور ہیں وہ انسانی شکل بھی اختیار کر لیتے ہیں اور دیگراشکال بھی اختیار کر لیتے ہیں جیسا کہ قرآن میں ہے جوملائکہ قوم لوط کے عذاب پر معمور تھے وہ انسانی شکل میں برآئے تھے .....

جوملائکہ حضرت ابراہیم اللہ کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے وہ بھی انسانی روپ دھار کر حاضر ہوئے تھے.....

اور جو ملائکہ حضرت لوط الله الله علی خدمت میں آئے تھے وہ بھی انسانی شکل میں آئے تھے.....

حضرت مریم طبیعات کی پاس جبرائیالیالی کی انسانی شکل میں آیا تھا..... مجھی کبھار جبرائیلیللا دھیہ کلبی کی شکل میں حضرت پینمبر طبیع کی خدمت میں حاضر ہوتا تھا.....

جی ہال الم ہر پاکیزہ شکل و صورت اختیار کرنے کی طاقت رکھتا ہے .....مثلاً حضرت امیرالمومنین علی ابن ابی طالب المانات کی عطا کردہ قدرت کے ذریعے حضرت سلیمانات کی شکل اختیار کر سکتے ہیں .....

حضرت امام سجاد الله خاہری طور پر کوف میں اسپر تھ کیکن باطنی طور پر کر بلا میں محمد اءکو وفن کررہے تھے....

حضرت امام سجاد الله المحتلفة المام بالقرائلة كل اختيار كر ميك تصاور حضرت امام بالقرائلة المحتلفة المام سجاد الانوار كم الفرائلة المحتلفة المحتلفة

رشيد جرى: آپ حضرت امير المونيظ كا كمثا كردين اورعلم منايا اور بلايا كوجائ

والے بھی ہیں جب آپ ابوآرائے گھر میں داخل ہوئے تو صرف صاحب خانہ نے آپ کو دیکھا تو دیگرلوگ آپ کونہ دیکھ سکے سریتو حضرت علی علیفلا کے شاگرد ہیں !!اوران کو حضرت علیافلا کی محبت کے جرم میں شھید کیا گیا .....

ابوارانے کہا کہ زیاد کے سپاہی تخصے تلاش کررہے ہیں اب تو جو میرے گھر میں داخل ہوا ہے جولوگ میرے ساتھ موجود تھے وہ زیاد کو تیرے آنے کی اطلاع کریں گے ۔۔۔۔!

توجناب رشیدنے فرمایا کہ مجھے تیرے علاوہ کسی نے بھی نہیں دیکھا ہے کیکن ابوارانے رشید کواپنے گھر میں بٹھایا اور باہر سے دوازہ بند کر دیا اور خود باہر تشریف لائے اور ان

!!.....

انہوں نے جواب دیا: ہم دروازے پر بیٹھ ہیں اور ہم کسی کو بھی اندر داخل ہوتے۔ ہوئے نہیں دیکھاہے ....!!

ابوارانے اچا تک دیکھا تورشدان کے خچر پرسوار ہوکر حاضر ہوگئے۔ تواس بات نے ابواراکواس قدر مضطرب کیا کہاں کے چچرہ کی ہوائیاں اڑگئیں ۔۔۔۔۔اور انہیں اپنی موت کا یقین ہوگیا ۔۔۔۔۔۔لیکن دیکھا تورشید خچر سے اترا۔ رشید زیاد کے پاس آئے اسے سلام کیا تو زیاد نے ان کا سلام کیا اور کمال محبت سے انکے ساتھ پیش آیا ۔۔۔۔۔ زیاد نے رشید کے چیرے کا بوسہ لیا ۔۔۔۔۔ پچھ دیر کے بعد رشید چلے گئے تو ابوارا نے زیاد سے یو چھاکون تھا ۔۔۔!!

كه جس سے تم نے اتن محر ومحبت كى ہے ....؟!!

زیادنے کہامیشام کارہے والامیراد وست ہے۔۔۔!

جب ابوارا گرتشریف لائے تو رشید کواسی حال میں دیکھا جس حال میں انہیں چھوڑ گئے تھے۔ تو ابوارانے کمال چیرت سے کہااے رشید خداوند عالم نے آپ کو بیلم اور

کمالات عطاکے ہیں اب آپ جب جا ہیں ہمارے گر تشریف لاسکتے ہیں ....! بحار الانو ارکمیانی (جوص ۲۳۳)

حضرت علی الله کے سپر سالار مالک اشتری داستان نہایت ہی عجیب وغریب ہے جو جنگ صفین میں واقع ہوئی تھی ... مالک اشتر ایک دن فوج شام کو عمر و بن عاص مدوسرے دن بزید اور تیسرے دن معاویہ کی شکل میں دیکھائی دیئے تھے ....اور انہوں نے فوج شام کو عمر دیا تو پوری فوج شام نے مالک اشتر کی اطاعت کی ... ابن شھر آشوب ''جوکہ و ثاقت وجلالت کے اعتبار سے خاصہ اور عامہ میں ایک خاص مقام رکھتے ہیں بلکہ مورد اتفاق ہیں ''نے مناقب ج ص ۳۳۲ میں سھل ابن حنیف مقام رکھتے ہیں بلکہ مورد اتفاق ہیں '' سے دوایت نقل کے ہے کہ :

تو فون نے کہا: ہمیں امر بن عاص نے حکم دیا ہے کہ معاویہ کہدر ہاہے کہ دریا خالی کر دوتو ہم نے اطاعت کی ہے .....

معاوید نے عربن عاص کوطلب کیااور کہا کہ تونے نیے کم کیوں دیا ہے۔

اس نے جواب دیا پیچھوٹ ہے۔ میں نے حکم نہیں دیا ....

دوسرے دن معاویہ نے تحبل بن عمّاب کو پانٹے ہزار کالشکر دے کر دریائے فرات پر مامور کیا .....

جناب المیلانش نے پہلے دن کی طرح ما لک کو تھم دیا ۔۔۔ تو جونہی ما لک اشتر کی آواز لشکر نے سنی تو دریا خالی کردیا ۔۔۔۔۔

جناب على النائل كي فوج نے يانى بھى پيااور جانورں كوبھى بلايا.....

پھریے خبر معاویے پاس پنجی تواس نے جل کوطلب کر کے کہاتم نے دریا خالی کیوں کیا ہے۔ ؟

اس نے جواب دیا: تیرابیٹایز بیرا کیا ہے اور اس نے اس نے تیری طرف سے حکم دیا ہے کہ دریا خالی کر دوتو ہم نے اطاعت کی ہے ...

معاویہ نے بزید کوطلب کر کے دریافت کیا تو اس نے اس بات سے لاعلی ظاہر کی ۔۔۔۔ فاہر کی ۔۔۔۔

معاویہ نے کہااب سی کی بات نہیں مانتی ہے تی کہ میں خود ہی کیوں نہ آگریہ کہوں تو مجھ سے بیمیری انگوشی مانگنی ہے ۔۔۔۔!!

جناب المیلانظانیسرے دن بھی ما لک اشتر کو حکم دیا کہ جا و فوج شام سے کہو۔ حجل نے دیکھا کہ خود معاویہ آیا ہے اور اس نے اپنی انگو کھی حجل کودی اور اس نے کہا کہ دریا خالی کر دو۔۔۔۔۔

جناب الميرش كاصحاب نےخوب بانی بيا....

اس بات کی خبر معاویہ تک بینی تواس حجل سے کہا کہ کیابات ہے ؟! حجل نے کہا تو خود آیا ہے اور تونے ہی ہے تم دیا ہے بیدد مکھ تونے اپنی انگوشی بھی مجھے دی ہے !!!

تومعاویہ نے ہاتھ ال کرکہایہ علی ابن ابی طالب اللہ اسے عجائب غرائب مجزات میں سے ایک مجزہ ہے۔۔۔۔!! بحار الانوار کمیانی ج وس ۲۰۵

بیضروری نہیں ہے کہ پہلے والی صورت معدوم ہواور اس کے بعد دوسری صورت آئے۔ پہلے والی صورت کا معدوم ہونا ضروری نہیں جیسا کہ واضح ہے۔ حضرت جبرائی کاللہ آنے انسانی شکل اختیار کی تو اس بات پرکوئی ولیل نہیں ہے کہ اس کی پہلے والی شکل معدوم ہوئی اور بعدی انسانی شکل موجود ہوئی تھی۔ پس ممکن ہے کہ حضرت امیر المونین علی ابن ابی طالب اللہ اس کے کہ حضرت امیر المونین علی ابن ابی طالب اللہ اس کے کہ حضرت امیر المونین علی ابن ابی طالب اللہ اس کے کہ حضرت امیر المونین علی ابن ابی طالب اللہ اللہ اختیار کی ہواور انکی اصلی شکل اور بدن بھی موجود ہو

پس اگرایک شکل کا ختیار ممکن ہے تو ایک سے زیادہ شکلیں اختیار کرنا بھی ممکن ہے۔

اور بیجھی ممکن ہے کہ خداوند عالم نبی طبع اللہ تھے اللہ کا مام سلاما کو ایک ہی وقت میں کئی ہزار صور تیں عطاء کر دے اور وہ صور تیں ایک جیسی ہوں کیوں کہ خداوند عالم ہر شیء برقادر ہے .....

بونس بن ظبیان "نینهایت ہی ثقه اور جلیل القدر بین" نے ایک روایت

حضرت علامه محمود شهر ودی مرجع جهان تشیع کاایک واقعهاس طرح کاہے۔ یعنی حضرت امام زمانیہ اجوشکل خلاہری اپنانا چاہیں اپنا سکتے ہیں۔۔۔۔!!

بہتر ہے کہ ہم ایک مثال وی تا کہ قارئین ہماری بات سمجھ جائیں ....

توجہ فرمائے! اوراس بات کا تصور سیجئے کہ بکل کے کا رخانہ سے ایک تارا آپ کے گھر تک کھینچی گئی ہے آپ اپنی ضرورت کے مطابق پانچے ، دس یا چندرہ بلب جلا سکتے ہیں وہ تمام بلب اسی بلب ایک دوسرے کی مانند ہیں اور ان میں کوئی بھی فرق نہیں ہے اور تمام بلب اسی مرکز برق (تھرمل یاور) سے جلتے ہیں ۔

پی حضرت امیر المومنین علی این ابی طالب شین البور الانواری وه ایک رات میں ۴۰ مقامات پرنظر آسکتے ہیں ....!!

پس حضور اکرم طلع اور آئمہ هدی طلبط جس انداز سے جا ہیں ایک ہی وقت میں ہزاروں مرنے والوں کے پاس پہنچ جاتے ہیں .....

یہ بات ممکن بھی ہے اور واقع بھی ہوئی ہے .... و لو کسرہ الب اہلوں اگرچہ جاہل یہ بات نہیں مانتے ...

ان فضائل ومناقب کے انکار کی چندوجواہات ہیں .....

(الف) منکریں خالفیں کی کتب اور عقائدے مانوں ہوجائے اورانکی خرافات کو پسند کرنے لگ جاتے ہیں .....اور عظمت مقام امامت وولایت کو حقیر سمجھتے ہیں .....ان فضائل کو بعیر سمجھتے ہوئے ... انکار کرتے ہیں .....

(ب) وہ اپنے طور پریہ چاہتے ہیں گہ فرقہ باطلہ کا خاتمہ کیا جائے .... پس جو پچھوہ فرقہ فضائل بیان کرے وہ اس کا انکار کرتے ہیں .... یہ بات ہماری کتاب (تاریخ فلفہ وتصوف) میں مذکورہے۔

(ج) جوش آئم مدی النظار کے فضائل کا انکار کرتا ہے۔ وہ روایات آئم مدی علیقا سے دور بلکہ بے خبر ہے نہایت ہی افسوں ہے کہ بہت زیادہ دانشور جو کہ علم کی تلاش میں رہتے ہیں۔ لیکن انکی روش علوم آل محد النظاء ورقرآن پاک سے دور ہوتی میں رہتے ہیں۔ لیکن انکی روش علوم آل محد النظاء جم لینا ہے۔ دور ہوتے ہیں تو ان میں عقائد باطلہ جم لینا شروع ہوجاتے ہیں۔ ا

(د) اس بات میں کوئی شک نہیں ہے کہ حضرات معصومین طاہری زندگی میں کھاتے بھی ہیں اور پیتے بھی ہیں سادی بھی کرتے ہیں اور سوتے بھی ہیں سلین ان کم فکر افراد نے بید کمان کیا ہے کہ انکی ظاہری زندگی مقام ولایت کلیدالہیداور سلطنت مطلقہ سے منافات رکھتی ہے۔ جبیبا کہ کفار سابقین کہتے تھے ۔۔! بیکس طرح کے نبی ہیں

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

جُوكُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

اگرخدا چاہتا تو ملائکہ میں ہے کسی کو نبی بنا کر بھیجے دیتا ۔۔۔! چنانچے قرآن مجید میں اس بات کی تصریح کی گئی ہے ۔۔۔۔!!

اگرہم ملائکہ میں سے کسی کو نبی بنا کر بھیجے تو وہ شکل انسانی میں آتا ....!!(انعام)اس آیت کریمہ میں ایک نکتہ خاص ہے کہ ملکوتی اور شکل بشری کا امتزاج ممنوع نہیں ہے !!

(ھ) يہ کم علم لوگ اپنے آپ، پیغمبرا کرم طبق اللہ اور آئمہ ھدی علیما کوایک ہی ترازو میں تولتے ہیں انہیں معلوم ہے کہ وہ خود پچھ بیں کر سکتے ۔۔۔ اس لئے یہ کہتے ہیں کہ امالیم ایا نبی طبق الیہ تم نہیں کر سکتے ۔۔۔!! قرآن یاک میں ہے

(بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ (٣٩يونس)

وه اس بات كوجمطات بين جس كووه نبيس جانة ....!!

( وَإِذْ لَمْ يَهْتَدُوا بِهِ فَسَيَقُولُونَ هَذَا إِفْكٌ قَدِيمٌ ( 1 1 ) ) جبوه برايت حاصل نہيں كرتے توه كہتے ہيں كہ ية يرانى باتيں ہيں ....!

ان دوآیات کریمہ سے ثابت ہوتا ہے کہ اگر کوئی موضوع قرآنی اہلبیت کی تفسیر کے ساتھ ثابت ہوتا ہے کہ اگر کوئی موضوع قرآنی اہلبیت کی تفسیر کے ساتھ ثابت ہوتا ہے اور نہ ہی ساتھ ثابت ہوتا ہے کہ دہ اپنی اختیار کو اپنی رائے کو مذہب اہل بیت میں شامل کے کہ دہ اپنی اختیار کو اپنی رائے کو مذہب اہل بیت میں شامل

کریے۔ ال

ایک شخص حضرت امام تقی النه ای خدمت میں حاضر ہوا ۔۔۔ ظاہری طور پر آپ علائقا ہے جے تھے۔ وہ سلسل آپ النه اکو دیکھر ہاتھا ۔۔۔۔ وہ اپنے آئیلی اس میں کس طرح مقام ولایت ،امامت پر فائز ہو تھے ہیں ۔۔۔ ؟!!وہ اس بات کہ بچپن میں کس طرح مقام ولایت ،امامت پر فائز ہو تھے ہیں ۔۔۔ ؟!!وہ اس بات

ہے بہت زیادہ متعجب ہوا

آ علی استخص سے فرمایا: الے عبد خدا۔ خدااس بات پر قادر ہے کہ بیمقام کسی

اورکوعطاکردے۔ ؟!!

اس شخص نے عرض کیا:"جی ہاں"

آ علیته نے فرمایا: ہم خدا کے نزدیک دیگر مخلوقات سے کہیں افضل واشرف ہیں۔۔۔!! جوافرادا آل مخلفات کے فضائل ، کمالات اور مجمزات کے منکر ہیں ان کیلئے بیا یک حدیث

بى كافى ہے ۔۔۔!

ولیل دوم: جو ولایت تکوینی کی نفی پر دلیل پیش کی گئی ہے وہ سے کہ انہوں نے اپنی مرضی سے تو حید افعالی کے معنی کیا ہے ۔۔۔ کیونکہ ان کا میر بیان اصطلاح مشہور کے خلاف ہے ۔۔۔!!

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) ......

اورانہوں نے کہا ہے کہ تو حیدافعالی میہ ہے کہ غیر خدا ۔ افعال خدا انجام نہیں دے سکتے اور خدا کی ایک صفت قیمومیت محلوق کے پاس نہیں ہیں ۔ خدا کی ایک صفت قیمومیت ،ولایت جو کہ ہرشی ء پراختیارتام ہے ۔ اس صفت کوقر آن مجید میں بیان کیا گیا ہے ،

هو الحيّ القيوم ......

خدانے اپنی خاص مخلوق کو بیمقام عطا کیا ہے .... اور موجودات پرائی اطاعت واجب قرار دیا ہے .... اخدانے ان کوتمام مخلوقات سے دانا اور تو انا بنایا ہے .... اور انہیں دنیا

پس اس بے علم نے یہ کہا ہے کہ خدا کی صفات مخلوق کے پاس نہیں ہیں۔
ایہ کہنا بالکل غلط ہے۔ ۔۔۔۔ کیونکہ خدا کی بعض صفات مخلوق کے پاس ہیں۔۔۔ مثلاً یہ صفات خداعادل، مؤمن، متکلم، مرید، مدرک، عزیر، قادر، عالم، صادق

پس بیرکہا جا سکتا ہے کہ بیصفات مخلوق کے پاس نہیں ہیں .... بنابراس کم علم کے مومن کو عادل نہیں ہونا چاہیے ...!!

مخلوق كويتكلم نبيل مونا چا بيئ .... ندمريد، مدرك مونا چا بيئ .... ندبى عالم محلوق كوي بيئ .... كونكه بيخداكي صفات بين ... اور مخلوق كوان صفات سي مصادق مونا چا بيئ ... كيونكه بيخداكي صفات بين متصف نبيس مونا چا بي ... ليكن جو يجهي نم ني كهاوه تحيك به يا ندكه اس جالل كى بات درست بي جو يجهي نبيس جانتا بي ....!!

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ......

وليل سوم: منكرين كہتے ہيں .....اگر جيلائله المطلقه المرشیء پرولايت نکوينی رکھتے ہيں..... تو پھرائيے آپ سے شرد فعنہيں كيول كرتے ہيں.....

جواب: فداوند عالم نے قرآن مجید میں کی مقامات پر فرمایا ہے کہ مشرکین میں میرے بھی دشن ہیں اور میرے اولیاء کے بھی دشن ہیں الخداوند عالم نے ان کے مسلم نے ان کے باوجود خدا نے اپنے دشمنوں کو دفع کیوں نہیں کیا ہے اور نہیں کیا ہے اور نہیں کرتا ہے مل کرتا ہے میان کیا ہے کیاوہ اپنے دشمنوں کو ختم کرنے کی فدرت رکھتا ہے کیاوہ اپنے دشمنوں کو ختم کرنے کی فدرت رکھتا ہے کیان اس کے باوجود اس نے ابھی فدرت رکھتا ہے کیان اس کے باوجود اس نے ابھی تک انتقام نہیں لیا ہے سے بھی خودائی جانوں پر سے زیادہ حق تصرف رکھتے ہیں ان کے اعمال وافعال میں سے بھی خودائی جانوں پر سے لیکن رسول اکرم طبح بیت ان کے اعمال وافعال میں سیان سے اولی ہیں لیکن رسول اکرم طبح بیت مونین کے ساتھ ظاہری معاملات روار کھے ہیں سیادوگوں کے ساتھ عادی طور پر میل جول رکھا ہے سیا بات اظہر من افتیس ہے کہ آپ نے اپنے معمولات زندگی میں بھی الویت کے طرز بات اللہ میں اپنیا ہے ہے۔ !!

اس اولویت کو فقط عید غدیر کے دن جناب امیر استان کے لیے ظاہر کیا تھا ۔۔۔ اسی طرح حضرت امیر المونیون کا استان کے ساتھ میں اور میداولویت دیگر آئمہ صدی ہا کہ میں کیا تھا ۔۔۔ اور میداولویت دیگر آئمہ صدی ہا کہ میں کا بت

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيَّة > ......

!!\_\_\_\_

انہوں نے بھی ۔۔۔ اپنی ضرور یات زندگی کواولویت کے طرز عمل سے بھی پورا نہیں کیا ہے ۔۔۔۔! بلکہ ظاہری حکمت عملی پرعمل کرتے رہے ۔۔۔! ضرورت کے وقت مجز ہ کے وقت ، یادیگر مصلحت کی بنا پر اولویت کوظا ہر کیا گیا ہے ۔۔۔۔

پینمبراکرم طبخ البہ اور آئمہ هدی البہ اسرار کے امین ہیں ۔۔۔ انہوں نے بھی بھی غیر عادی طریقہ سے دفع ضرر نہیں کیا ہے ۔ حکمت بالغہ کا تقاضہ ہے کہ یہ دنیا خانہ امتحان ہے ۔ بشر کواختیار وقدرت حاصل ہے دین کے معاملات میں جر واکراہ نہیں ہوتا ہے ۔۔ راہ خیروشر جحت ظاہر کے توسط سے ۔۔۔ لوگوں کیلئے ظاہر ہو واکراہ نہیں ہوتا ہے ۔۔ راہ خیروشر جحت ظاہر کے توسط سے ۔۔۔ لوگوں کیلئے ظاہر ہو الراہ خیراختیار کرنے کا حکم دیا گیا ہے ۔۔ اور مطعین کیلئے ثواب بشارت ہے اور راہ شریع جا در واک کیلئے در دنا کے عذا بی خبر ہے ۔۔۔ اور ان کیلئے والوں کیلئے در دنا کے عذا بی خبر ہے دنا کی حکمت نے اس بات کا تقاضہ کیا ہے کہ لوگ آزاد ہوں ۔۔۔۔!اوران کے مطابق مقدرات کو مین کیا جائے ۔۔۔۔ اور ان کیلئے ان کے اعمال کے مطابق مقدرات کو مین کیا جائے ۔۔۔۔ اور ان کیلئے ان کے اعمال کے مطابق

اس طرح جناب اساعیل النا نے باباجان کی خدمت میں عرض کیا! (یا ابت افعل ما تؤمر)

باباجان! جس چيز کا آپ کچکم ملاہے آپ انجام ديں ال

بیٹے نے پہیں کہا کہ بابامیں نے کونسا گناہ کیاہے کہ جس کے بدلے مجھے

(۱) کسی کو یہ حق حاصل نہیں ہے کہ وہ کیج خدا وند عالم نے حضرت اساعیالیہ کے گلے پر چلنے والی حجری تو روک دی لیکن روز عاشور شمر کے نخر کو حضرت امام حسیالیہ کی گردن پر کیوں نہیں روکا ؟! حضرت ابرا پیلیٹ جو کہ اسم اعظم جانتے تھے انہوں نے اسم اعظم کے ذریعے خدا کے ذریعے سے نہیں کیا کہ میر نے فرزنداسائیل کو بچا !!

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونية) .....

ذئے کیا جارہا ہے !!اور سے بھی نہیں کہا کہ بابا یہ ذیج ہونے والی بلا مجھ سے ٹال دیجئے وغیرہ وغیرہ

ہم مزید عرض کرتے ہیں۔ کہ نبی اکرم طبع الدی استان کے دور اسم اعظم بھی جانتے ہیں۔ اللہ اس میں شک وشید کی گنجائش نہیں ہے کہ وہ اسم اعظم بھی جانتے ہیں۔ اللہ اور خدا اسان سے اور ان کے مونین سے دفع ضرر نہ اعظم کے ذریعے خدا کو پکاریں اور خدا اسان سے اور ان کے مونین سے دفع ضرر نہ کرے۔ بلکہ وہ حکمت اللی کے نقاضوں کے مطابق صبر کرتے ہیں۔ الانہوں نے خدا سے اس بات کا نقاضا ہی نبی کیا جو خدا پوری نہ کرے۔ ایعنی جب خدا کو بلایا ہے سے خدا نے آئیں فوراً جواب ویا ہے۔ انہوں نے مقام رسالت امامت کی قدرت کو ظاہر نہیں کیا جو جنات مونین آپ حضرات کے تابع فر مان شھان سے مدر طلب نہیں کی ہمارے شیعوں کا یہ کام کرو۔ ان کا قول وفعل امر اللی اور رضائے مدر طلب نہیں کی ہمارے شیعوں کا یہ کام کرو۔ ان کا قول وفعل امر اللی اور رضائے مدر طلب نہیں کی ہمارے شیعوں کا یہ کام کرو۔ ان کا قول وفعل امر اللی اور رضائے۔

اس عافل نے: کلمہ (اغفر لمن لا یملک الاالدعاء) سے مالکیت کلیہ ساب کیا ۔۔۔! بعض استدلال کالازمہ رہے کوئی یوں کے پینمبر طبق کیا ہے اور آئمہ صدی مسلم اللہ مسلم کا الدنیا میں کسی بھی چیز کے مالک نہیں ہیں ۔۔۔۔ یعنی وہ اپنے عباس کے بھی مالک نہیں ہیں ۔۔۔۔!!

پینمبراکرم طلع اورآئم مدی اور مدی ایستاری کے دعا اور مناجات کے جملے ہیں خدا وندقد وس کے سامنے خضوع اور خشوع اور اظہار بندگی پر دلالت کرتے ہیں .....اور وہ حضرات (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية ) .....

لوگوں کو ضمناً یہ درس دیتے ہیں کہ ہمارے پاس جو پچھ ہے وہ عنایت پروردگار ہے

۔ بیعروج بندگی ہے کہ وہ ہمیشہ اپنے آپ کو خدا کے سامنے خاصع وخاشع پیش

کرتے ہیں ۔ !!اوراس کی عطا کواپنی طرف نسبت نہیں دیتے بلکہ ہمیشہ خدا کے
احسانات کو باوکرتے ہیں ۔۔۔!!

دوسری حکمت میہ ہے کہ میہ حضرات اللہ المعجز انہ طور پر دشمنوں سے اپنا وفاع نہیں کرتے۔ جیسا کہ پید حضرات اپنی گفتگو میں بندگی اور مخلوقیت کوظا ہر کرتے ہیں میہ حضرات اپنے آپ کے اوپر عوارض بشریت ومخلوقات طاری کرتے ہیں۔ تا کہ مقام بندگی کو قولاً وعملاً ثابت کر کے دکھا کیں اور حکم خداوندی کو

(قُلُ إِنَّمَااَنَابَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُوْحِي إِلَى)

عملی جامه پہنائیں …!! تا کہ بے اللہ اللہ مقام تو حید کی تو ہین نہ کریں ۔اورلوگ انہیں اللہ نہ کہیں ۔ یہ حضرات خدا کی عبادت نہ کریں ۔ یہ حضرات خدا کی عبادت نہیں اللہ نہ کہیں ۔ یہ حضرات خدا کی عبادت میں کوئی شخص بھی ان کے برابر خدا سے محبت نہیں کرتا ہے ۔ .....اگر کوئی شخص خدا کی تو ہین کر ہے تو یہ بہت زیادہ

محرون ہوتے ہیں ۔ یہانی تمام کوششیں اس بات پرصرف کردیتے ہیں کہ خداکی کوئی تو ہین نہ کرے ۔ اورلوگوں کوتو حیدی طرف لے آتے ہیں ۔ !!

یہ حضرات علامت کرتے ہیں اور گفتار بندگی کو ثابت کرتے ہیں اور مخلوق کے عواض اینے اوپر طاری بھی کرتے ہیں ۔ اس کے باوجود لوگ آنہیں اللہ کہتے ہیں اوپر طاری بھی کرتے ہیں ۔ اس کے باوجود لوگ آنہیں اللہ کہتے ہیں

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) ......

دگار ہیں ۔۔۔ اگریہ حضرات طاہری طور پڑا ہے او پر مخلوق والی صفات جاری وساری نہرے تو نہیں معلوم کہ جاہل لوگ ان کو کیا سمجھتے ۔۔۔۔؟!!!

حقیر کہتا ہے:۔اس منکر ولایت نے آیت کا ترجمہ اپنی مرضی سے کیا ہے ....! اور ا س نے اسکے ترجمہ میں اضافہ بھی کیا ہے ....! اب میں آیت کا ترجمہ آپ کی خدمت میں پیش کرتا ہوں ۔ تا کہ قالی محترم خود فیصلہ کر لے ....

وہ کہتے ہیں کہ ہم بھے پر ہرگز ایمان نہیں لا کیں گے جب توز مین سے ہمارے
لیے چشمہ جاری نہ کرے !! یا یہ کہ آسمان کو ہمارے سر کے اوپر لے آؤ ... یا خدا کو
فرشتوں کے ساتھ ہمارے لیے لے آؤ یا تیرے لیے دولت وزر کا مکان ہو
یاتم آسمان کے اوپر جاؤ ہم تیرے آسمان کے اوپر جانے کا ایمان نہیں رکھتے
ہیں یہاں تک ہمارے لیے آسمان سے کتاب نازل کرو !!! تا کہ ہم اس
کتاب کو پڑھیں (اے رسول طبق ایکہ آپ ان کو جواب دو) کہد دیجئے! میر اپر وردگار
منزہ وہراہے (وہ فرشتوں کے ساتھ تمہارے پاس آئے) میں ایک فرد بشر ہوں
جوکہ خداکی طرف سے رسالت پر مبعوث کیا گیا ہوں النے یعنی میں فرد بشر ہوں تو

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) مسسسم میں کیسے تمہارے لیے خدا کو حاضر کروں؟! مگر کوئی ہے جوخدا کو حاضر کرے؟! کیا خدا جسم ہے کہ ایک جگہ سے دوسری جگہ حاضر ہوسکے؟! کیا خارانے سورہ حجر میں نہیں فر مایا! کہ جب ہم ملائکہ کو بھیجیں گے کسی کومہلت نہیں دی جائے گی ....(یہی کچھ سورہ انعام میں بھی بیان کیا گیاہے) آیا آسان کاز مین برآنانظام کا سنات میں تحول ایجاد کرنانہیں ہے؟! کے فرمان رسول الله وسن المسلم کا ئنات عالم کی ہرشیء پیغمبرا کرم طلع کیالیم کے تابع فر مان ہے لیکن آپ کوخدا کے حاضر کرنے کا اختیار نہیں ہے ۔ اور آپ نظام آ فرینش کوبھی تباہ و ہر با ذہیں کرنا جاہتے !! نظام دنیا کوبھی تبدیل نہیں کرنے ہیں ... جب تک خدا نہ جاہے یہ حضرات کوئی فعل بھی انجام نہیں دیتے ہیں ہی کے باجودان کے اختیارا بی جگه برمحفوظ دوسرے تقاضے ہربشر کے مقد ورمیں ہیں۔ کیکن مقام نبوت وامامت کیلئے مناسب تہیں ہے ...! اور بیرسالت ونبوت کی علامت بھی نہیں ہے ... جبیباً کہاس

ا سبیں کہ میں ہے ہے۔ اور والیت اور والیت اور والیت اور شاوت سے میں ہے۔ اور شاوات سے منافی نہیں رکھتی ہے۔ ایک منافی نہیں رکھتی ہے۔ ایک منافی نہیں رکھتی ہے۔ ایک میں اور والیت اور والیت کا منافی نہیں رکھتی ہے۔ ایک میں منافی نہیں رکھتی ہے۔ اور شاوت ہے۔ اور والیت اور شاوت ہے۔ اور شاوت ہے۔ اور شاوت ہے۔ اور شاوت ہے۔ اور شاوت کی تثبیت اور شبوت ہے۔

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

ال کونکه اگرلوگ خوارق عادات ، مجروات و یکھتے ہیں تو ان کاعقیدہ امر دین میں راسخ ہو جاتا ہے خدا وند عالم نے حضرت بوسفیلینگا، حضرت واقد گا ، حضرت سلیمائینگا وقد رمعلوم کے مطابق سلطنت اور ولایت تکوینی اور ریاست عطافرائی ....! لیکن ہمارے نبی اکرم طبق آلیکم اور آپ کی عترت طاہرہ اللیکا وخدا وند نے ملک عظیم عطا کیا ہے جبیا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے !

دلیل پنجم وہ کہتے ہیں خداوندعالم ولایت اور کا کنات عالم کی ریرسی کیلئے کافی نہیں ہے۔۔۔۔۔اگر ہے۔۔۔۔۔۔اگر کافی ہے۔۔۔۔۔اگر کافی ہے ۔۔۔۔۔۔اگر کافی ہمی نہیں ہے تو اس کا بنایا ہواولی کافی نہیں ہے۔۔۔۔۔الخ

ہم کہتے ہیں: فدالوگوں کے اعمال کھنے کیلئے کافی ہے یا کافی نہیں ہے؟ اگر کافی ہے تواس نے دوفرشتوں کو مامور کیوں کیا ہے ؟!!! وہ ہرآ دمی کے شب وروز کے اعمال کھیں ۔! جبیبا کہ قرآنی آیات کی تصریح ہے۔ اور پیات بھی لغوہو (نعوذ بات بھی لغوہو (نعوذ بات بھی لغوہو (نعوذ بات بھی لیکہیں کہ خدالغوانجام دیتا ہے)

ہم یہ بھی کہتے ہیں کہ خدابندوں کی حفاظت کیلئے کافی ہے یا نہیں ہے؟! (جواب شبت ہے) جب خدابندوں کی حفاظت کیلئے کافی ہے تو پھر بندوں کی حفاظت کیلئے فرشتوں کو کیوں بھیجا ہے؟! جبیبا کنص قرآنی ہے فالمُدَبِّرَاتِ أَمْرًا (۵ سورہ نازعات)

آیاخدا تدبیر کے امور نہیں چلاسکتا ہے؟! کیاخدافر شتوں کامختاج ہے؟! بلکہ خدا ہر کام کیلئے کافی ہے اور مختاج نہیں ہے۔۔۔۔ وہ اس سے کہیں بلند و بالا ہے جو پچھ ظالم کہتے ہیں۔۔۔!!

خدا نے مخلوق میں سے اپنے خاص بندوں کو چنا ہے اور انہیں فضیلت دی ہے ۔۔۔۔!ان پر خدا نے لا بتنا ہی احسانات کیے ہیں ۔۔۔۔؟! خدا نے ان ہستیوں کو اپنی مثل اعلیٰ بنایا ہے ۔۔۔۔ان کاملم وقدرت خدا کے ام وقدرت کانمونہ ہے لایسٹال عَسَالُ عَسَالًا عَلَمُ وَقَدْرِت کانمونہ ہے لایسٹالُ عَسَالًا عَسَالًا وَهُمْ یُسْالُون (۲۳): انہیاء)

خداوند قد وس خودخالق، زمین وآسمان کامحافظ اور ہرمخلوق گوزندہ رکھنے والا ہے۔۔۔۔۔ مداوند قد وس خودخالق، زمین وآسمان کامحافظ اور ہرمخلوق گوزندہ رکھنے والا ہے۔۔۔۔۔

(كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ : سوره رحمن ) بردن ال كَانْئُ شَانَ ہے

نی اکرم طلق کُلَاَیِم اور آئمہ صدی اللیم الکا کا کنات میں جوتصرف بھی کرتے ہیں وہ خدا کی عطا کر دہ قدرت کے ساتھ کرتے ہیں۔ جو شخص میہ کے کہان حضرات کی قدرت ذاتی ہے حق تعالی اب کوئی کام بھی نہیں کرسکتا ہے میہ قفر ہے۔۔۔۔!

خداوندعالم: اپنے افعال میں مستقل ہے اس کی صفات کمالیہ ذاتی ہیں ۔۔۔ وہ ہرعیب وقتص سے مبر ہومنز ہے ۔۔۔ اپنیمبرا کرم طبق کی لیا ہم اور آئمہ صدی اس کی مخلوق ہیں اور خدانے ان پر اپناسب سے زیادہ احسان کیا ہے کہ انکی ولایت وسلطنت کا کنات عالم کی ہرشی ءیر ہے۔۔۔!!

اگرآب مطالب گزشته ذبهن نشین کر چکے ہیں تو آپ کیلئے دیگر دلائل باطله کا بطلان بھی ظاہر ہوجائے گا .... کیونکہ دلیلیں بہت زیادہ ضعیف ہیں۔اس لیے ہم نے ان کو ذکر کرنا اور جواب دینا بھی مناسب نہیں سمجھا ہے... ان کے اس اعتراض کے جواب کے لیے ہماری گذشتہ بحث کافی ہے ۔۔۔!! ہم یہاں برایک واقد نقل کر کے اپنا بیان ختم کرتے ہیں ۔!ایک دن صبح کی نماز کے بعد تعقیبات میں مصروف تھا ایک سيدآيا ميرے سامنے بيٹھ گيا ... يہاں تك كەميرى تعقيبات ختم ہوگئ ... تو انہوں نے مجھے کہا کہ میرے چند سوال ہیں ۔۔ گذشتہ رات میں نے ایک شخص سے مباحثہ کیا ہے ۔۔ تو میں عرض کیا! ابھی تک ہیر المنائل میں دار دنہیں ہوئے ... مجھے یہ بتا ہے کہ آپ نے نماز مبنے کے بعد حضرت زہراء پہلٹا کی سیجے کیوں نہیں پڑھی ہے؟! کیا تمہیں معلوم نہیں کہ جو شخص بی بیا کے ملیکاں کی تبیجے پڑھتا ہے وہ بھی شقی نہیں ہوتا ہے ....! بیہ تسبیج نماز کے بعد ہزار رکعت نمازے افضل ہے۔۔!!اور گناہوں کے معاف ہونے کا ذریعہ ہے ... اس نے کہا میں اسے اب تبھی بھی ترک نہیں کروں گا .... میں نے عرض كيا اين مسائل بيان ميجة إس نے كها كسى نے كہا ہے كہ يا ابالفضل يا موسى ابن جعفر ان سے حاجت طلب سے نہیں ہے ....!! کیوں کہ خدا وند قدوس قاضى الحاجات ہے اگر کوئی قاضى الحاجات ہوتو شرك لازم آتا ہے....! میں نے عرض كيا اور فرماية! ال ني كها: (لولاك لهما خلقت الافلاك ) يرمديث (حواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) ......

تھیک ہے؟! میں نے عرض کیا: اور فرمائے اس نے کہا حضرت امیر المونین کا کلام ہے (نحن صنائع رہناو المحلق بعد صنائع لنا) ٹھیک ہے؟!اوراس کا مطلب کیا ہے؟!! میں نے عرض کیا اور بھی بتا ہے اس نے کہا کیا آپ نے درسی کتاب میں ولایت پڑھی ہے؟! جواحادیث ان کتابوں میں نقل ہوئی ہیں آپ ان سے مطمئن ہوں ۔!!

کیاان احادیث کوشیح مانتے ہیں یانہیں؟! میں نے عرض کیا اور بتاہے اس نے کہا ولایت تکوینی اورتشریعی کے بارے میں فقہاءاور مجتمدین کے بیانات کو آپ قبول کرتے ہیں یانہیں؟!

میں نے عرض کیا: ﴿ آپ کے پہلے سوال کا جواب بیہ ہے کہ کم از کم دوسور وایات میں وار د ہوا ہے کہ ایک دوسور وایات میں وار د ہوا ہے کہ اینے مومن بھائی کی مشکل کشائی کیا کرو۔!!

پینمبراکرم طبع آلیہ کم کافر مان ہے کہ جو محض اپنے مومن بھائی کی حاجت روائی کی طبحت روائی کی حاجت روائی کی خاجت روائی کی خاجت روائی کی خاجت روائی کرنا ہزار کی مقبولہ سے افضل حضرت امام صادق میں ایک مومن کی حاجت روائی کرنا ہزار کی مقبولہ سے افضل ہے ....!

اگر کوئی مومن کسی مومن کی تین حاجتیں پوری کرے تو کیا اسے قاضی الحاجات ہے الحاجات کہ الحاجات ہے کہ بیاس مومن کا قاضی الحاجات ہے ۔۔۔۔۔اگرایک مومن اینے آپ کواس امر کیلئے تیار رکھے اور وہ مومنین کی حاجت روائی

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكرنيّه > ......

کرتا ہوتو اسے کہا جاسکتا ہے کہ یہ مومن مومنین کا قاضی الحاجات ہے۔ ۔! اس نے کہا یہ بات ٹھیک بھی ہے اور بیرواضح بھی ہے ....!

میں نے عرض کیا: ایک شخص نے دعا کی کتاب میں لکھا ہے کہ دعا کی شرائط یہ ہیں کہ آئمہ ہد میں گئے۔ آئمہ ہد میں گئے اس کے معدا کوآئمہ کے حق کا واسطہ دیا جائے کہ وہ حاجات پوری کرے ۔۔۔۔ اس بات سے معلوم ہوتا ہے کہ قاضی کا واسطہ دیا جائے کہ وہ حاجات پوری کرے ۔۔۔ اس بات سے معلوم ہوتا ہے کہ قاضی الحاجات نہیں ہونا چا ہے۔۔ اس کا مقتیہ الحاجات نہیں ہونا چا ہے۔۔ اس کا مقتیہ یہ ہوتا ہے کہ خدا ، عادل معالم ، قادر ، مومن ، سمیع وبصیر ہے ۔۔! کیکن کسی اور میں یہ صفات نہ ہوں ۔۔۔! کسی اور میں یہ صفات نہ ہوں ۔۔!

''جی ہاں''خداا پنی قدرت ذاتیہ ہے قاضی الحاجات ہے اور مخلوق اس کی عطا کردہ طاقت وقدرت سے دیگران کی حاجت روائی کرتی ہے۔۔۔۔۔!

ضروری ہے کہ صاحب کتاب سے مدعاء کیا جائے! اگر خدا تہمیں دولت عطا کرے اور
کوئی اہل علم تیرے پاس آئے اور تہمیں اس کی بات پر یقین ہواور وہ کیے جھے آپ
سے ایک نہایت ہی اہم حاجت ہے تو آپ ضرور کہیں گے ۔۔۔۔۔! اگر میرے بس میں
ہوئی تو میں ضرور انجام دو نگا ۔۔۔! وہ شخص کیے کہ میں نے محلّہ کے دو کان دار کے
پچاس رو پے دینے ہیں اور نزدیک ہے کہ وہ مجھے رسوا کر بے خدانے آپ کو بہت پچھ
عطا کیا ہے آپ میرے حال پر حم کریں ۔۔! تو یقیناً وہ کیے گا کہ یہ پچھ بھی نہیں ہے
میں ابھی دے دیتا ہوں اور آپ اپنا قرض ادا کر دیں ۔۔! وہ صاحب مزید پوچھاور
گوئی حاجت ہے؟!اس نے کہا میں نا دار آ دمی ہوں میری جواں بیٹی ہے اس کی شادی

اگرایک عام انسان اس عمل خیرسے قاضی الحاجات ہوسکتا ہے ۔۔۔!''قاضی الحاجات ہوسکتا ہے ۔۔۔!''قاضی لیعنی حاجت بعنی حاجت جمع کا صیغہہے۔اس کا کم از کم تین پراطلاق ہوتا ہے

یا اگرید که که به حضرات معصومین پیلیمان و نیاسے رخصت ہو چکے ہیں ساور جنت میں مقیم ہیں ۔۔۔ وہ اب کسی کی حاجت جنت میں مقیم ہیں ۔۔ وہ دنیا کے حالات سے بے خبر ہیں ۔۔۔ وہ اب کسی کی حاجت روائی نہیں کر سکتے ۔۔۔ ابیعقیدہ بطور قطع غلط ہے۔ کیونکہ خداوند عالم نے ان ہستیوں کو

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

جوطافت وقدرت عطا کی ہے وہ اس کے ذریعے ہرشیء پر دانا اور تو انا تھے اور ہیں ۔...۔!!ان کا اس دنیا ہے نتقل ہونا اس طرح ہے جس طرح کوئی شخص ایک گھر سے دوسرے گھر میں منتقل ہوتا ہے ۔..۔!ان کا علم وقدرت ذرہ برابر بھی نہ کم ہوئی اور نہ ہوگی ....۔!بن کس ہوگی ...۔!بن کس ہوگی ...۔!بن کس ہوگی ...۔!بن کس طرح ان کا قاضی الحاجات ہونا غلط ہے؟!اور یہ بات قطعاً غلط نہیں ہے خدا وند عالم رحیم ہے ہم سب کو معاف فرمائے اور ہمیں معرفت کا مل عطافر مائے .....آمین ثم آمین میں مزید عوض کرتا ہوں ...۔اگر غیر خدا سے حاجت طلب کرنا شرک ہوتا تو حضرت سلیمائی کی کر دیگر اشخاص سے حاجت طلب کرتے ہیں ....؟!جسیا کہ قرآن مجید میں ہے

قَالَ يَاأَيُّهَا المَلَأُ أَيُّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَنْ يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ

تم میں ہے کوئی جوبلقیس کے آنے سے پہلے اس کا تخت حاضر کر ہے؟! جنات کے عفریت نے کہا: میں تمہاری جگہ سے حرکت کرنے سے پہلے حاضر کرسکتا ہوں...!....( آصف بن برخیانے تخت حاضر کیا قا)

حضرت بعقوطیات نے اپنے بیٹوں سے کیوں حاجت طلب کی تھی ؟!اوران سے فرمایا :مصر میں داخل ہوتے وقت تم لوگ مختلف دروازوں سے داخل ہونا .....جبیبا کہ سورہ . پوسف میں فدکور ہے ....!!

## (جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

میں تم سے بوچھا ہوں کہ خداوند قد وس نے حضرت سلیمانی الوجنوں،
انسانوں، پرندول، اور جانوروں کا سلطان بنایا ہے اور اس سے فر مایا ہے

هَذَا عَطَاؤُنَا فَاهْنُنْ أَوْ أَمْسِكُ بِغَيْرٍ حِسَابٍ ( 9 ساسور 8 ص)

میرہاری عطاہے۔ آپ کی مرضی کسی کو کچھ عطا کرویا عطانہ کرو۔!

آیا حضرت سلیمانی الکی عطا کرنے کا اعتبار نہیں تھا۔ ؟!

اب ہم کہتے ہیں جو ججۃ اللہ، خلیفۃ اللہ، امین اللہ اور کا تناف عالم میں سب
سے افضل ، اشرف، اعلم ، اور اقدر ہے اور اسے خدانے دنیا وآخرت کا سلطان بادشاہ
بنایا ہے وہ ہرشیء پر دانا اور تو انا ہے۔ اور اس کے پاس عطا کے سارے اختیارات
ہیں ۔۔۔۔ اس کی خدمت حاجت روائی کی درخواست کی جائے تو یہ کیسے شرک
ہے۔۔۔۔؟! درحالانکہ آیت مبارکہ کی تضری ہے۔۔۔۔۔؟! درحالانکہ آیت مبارکہ کی تضری ہے۔۔۔۔۔

یمل الله کامحبوب اور پسندیدہ ہے اس کئے خدانے اس کا حکم دیا ہے۔ اس میں شک وشبہ کی کوئی گنجائش نہیں ہے ....!

چند چیزوں کومون اپنے اور خدا کے درمیان وسیلہ قر اردیتا ہے ..... اول: خدا کا کرم ، جو دعفو، اور رحمت حق تعالیٰ ہے جبیبا کہ بعض ادعیہ ما ثورہ سے نابت ہے

> دوم: خداکی ذات پرایمان - جبیها که بیادعیه شریفه سے ثابت موتا ہے سوم: قرآن مجید کو بھی اللہ کی طرف وسیله قرار دیا جاسکتا ہے

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

اور ان میں کوئی بھی اشکال وار دنہیں ہے ....ان دلائل اور آئندہ روایات میں کوئی تضافہیں ہے ....ان دلائل اور آئندہ روایات میں کوئی تضافہیں ہے ...

پس حضرت رسول اکرم طلخ الله کم کو وسیله قرار دیناروایات خاصه اور عامه میں تواتر کے ساتھ ثابت ہے۔ اس میں سوائے جاہل کے وئی اہل علم شک نہیں کرتا ہے۔ اس میں سوائے جاہل کے وئی اہل علم شک نہیں کرتا ہے۔ اس حضرات آئمہ ھدی علیہ میں اواضحات روایات اور زیارت ماثورہ سے ثابت ہے۔ (۱)

حضرت سجافياً في حديث مين فرمايات.

جب حضرت آدم المسلطة المرح المسلطة المراح المسلطة المراح المسلطة المراحة المرا

((جواهر العبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .... 346 اے آدم المالی اور میری مخلوق میں سے سب سے بہترین مخلوق ہیں اور میرے پسندیدہ ہیں - میں ان کے ذریعے عطا کرتا ہوں اور ان کے ذریعے لیتا ہوں۔ ایکے ذریعے سزادیتا ہول ....اے آدم! ان سے توسل کرو....این مشکلات میں ان حضرات کا کواینا شفیع بناؤ ..... کیونکہ میں نے اپنے اوپر واجب قرار دیاہے کہ جو بھی مجھے انکا واسطہ دے گامیں انہیں خالی نہیں لوٹا ول گا ..... اور جو بھی ان کے ذریعے سوال کرے گا .... میں اس کا سوال ردبین کرون گا حضرت امير المونين الكارين من قبرطهر كسامنے راحتے ہيں: (انت وسيلتي الي الله تعالى) أي المطلقة المحالي المرف ميراوسيله بين ....!! اور بير بھي عرض كياجا تاہے! (بك ا توسل الى الله) خدا کی طرف جھے ہے توسل کرتا ہوں ....! دعا علقمہ: جوزیارت عاشور کے بعد حضرت امام محمد بافرائشا کے تکم سے پڑھی جاتی ہے ۔اس میں ہے

(فانّى بهم اتوجه اليك)

میں ان ہستیوں کے ذریعے تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں ....!

347 ( ﴿جُواهِ العبقرية في اثبات ولا يَةَ التَّكُونيَّة ﴾ في مقامي هذا وبهم اتوسل و بهم اتشفع الخ ..... میںان کے ذریعے توسل کرتا ہوں اور میں ان کواپنا شفیع قرار دیتا ہوں ۔۔۔۔ الخ حضرت امام حسن العسكر عليها كي زيارت ميس ب (واتوسل اليك يا رب بامامنا) الخ اے میرے اللہ! میں تیری طرف اینے امالیہ ایک ذریعے متوجہ ہوتا ہوں اور توسل کرتا ہوں..... مطرت امام زمانیہ انج کی زیارت میں ہے۔ (فاني اتوسل بك و بابائك الطاهرين الى الله تعالى) اے میرے اللہ: میں اپنے امام زمانیہ اور آسینہ کے آبائے طاهرین اسے ذریعے تجھے سے متوسل ہوتا ہوں .... دوسرے سوال کا جواب: اس نے پوچھاتھا کہ یہ: لولاک لے ما حلقت الافلاك عيج يع؟! میں نے عرض کیا: جی ہاں ..... بی*حدیث سیجھ ہے*.... اس میں کوئی شک نہیں ہے ۔۔۔ کہ تمام موجودات عالم کی تخلیق جہاروہ معصومین میلینا کی وجہ سے ہوئی ہے .....(اگر بیہستیاں نہ ہوتیں تو خدا کسی شی ءکو خلق نەفرما تا. .... )اس بات كوخاصە اور عامە دونوں سے قتل كيا ہے..... بہت زيادہ روایات کی تصریح بھی اس بات کی دلیل ہے ..... ہم نے تمام روایات کومتدرک سفینة البحار میں نقل کیا ہے ... (۱)

(جواهرالعبقرية في اثبات ولإية التكونيّه) .....

تیسر \_ سوال کا جواب: میرے مولا امیر المؤمنین الله مان ہے ... (انا صنائع ربنا والحلق بعد صنائع لنا)

ہم اللہ کی صنعت ہیں اس کے بعد مخلوق ہماری صنعت ہے

.... بیکلام کاملاً صحیح ہے جواس کلام میں شک کرتا ہے وہ گناہ گار ہوتا ہے ۔... میرے مولا کا وہ فرمان ہے ۔.. جو آ بیلائل نے حاکم شام کے متوب میں تحریر کیا تھا۔۔!!اس فرمان کوسیدر شی نے نیج البلاغہ میں نقل کیا ہے ۔۔۔

اورش طبری فی شهر وآفاق کتاب "الاحتجاج" بین نقل کیاہے ....

يەمولا كالىچ اورمىتند كلام ہے....

شارحین نیج البلاغہ ما نندابن الی الحدید ، ابن میثم نے اس کی شرح لکھی ہے۔ اور دیگر علماء نے بھی اس جملے کی شرح میں علمی اوبی جو ہر دکھائے ہیں

> على الشرائع، عيون اخبا الرضا - كمال الدين - بحار إلا نوارج ٣٣٥ ص ٣٣٧ كتاب مجمع النورين للمرندى ص ١٩ فلاح السائل ص ٢٨٨ الاقبال ص ٨٥ الغد رجلد الص ٣٠٠

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) ......

هذاكلام مشتمل على اسرار عجيب من غرائب شائهم التي تعجز عنها العقول ولتكلم على مايمكننا انهاره والخوص فية

سیکلام جناب املیتا کے اسرار عجیبہ پرمشمل ہے۔ اور بیغرائب ان کی شان
میں سے ہیں۔ اور ان تک عقل نہیں پہنچ سکتی ہے۔ اور فہم ان کے ادراک سے عاجز
ہے۔ اور ہم اپنی عقل اور فہم کے مطابق اس کو آشکار کرتے ہیں۔!!ہم عرض کرتے ہیں
اصابع ، جمع کا صیغہ ہے اس کی واحد' صنیعہ' ہے۔ لینی بادشاہ لیعنی وہ ہستی کہ
جس کواپنے لیے چنا گیا ہو۔!!اوراس کا مقام ومرتبہ بلند کیا گیا ہو۔ اوراس کی تربیت
ہمی اپنی مرضی کے مطابق کی گئی ہو

وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي (١٣: طه)

میں نے اپنے لیے چنا ہے۔ اور میں نے اپنی مرضی کے مطابق تیری تربیت کی ہے۔ اس کا متیجہ یہ ہے۔ ان کے اور اللہ کے در میان بشر کا واسطہ بیں اور مخلوق کے در میان بیرواسطہ بیں

علمائے امامیه کے اساطین میں سے هیں .....

اس جملہ کا بیر مطلب ہے۔ اہم اللہ کی مخلوق ہیں اور لوگ ہمارے بنائے گئے ہیں .... کیول کر '' لنا ''والی جولام ہے ۔ وہلام منفعت ہے جبیبا کر قرآن مجید میں ہے

... هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا سوره بقر ٢٩٥

جو کھوزمین میں ہے۔۔۔ وہ تمہارے لیے بنایا گیا ہے۔ بیعنی خدانے لوگوں کو ہمارے لیے بنایا ہے۔۔۔!!

لیکن یہ جو حضرت ولی العصر علیاتا انج کی توقع مبارک کے مطابق نہیں ہے ۔ ۔۔۔!! آئیلیا نے فرمایا: (نحن صنائع ربنا و الحلق بعد صنائعنا)(ا)

ہم الله کی صنعت ہیں اور بعد میں مخلوق ہماری صنعت ہے !!!

اس توقع مباركه مين "نساس" كى جگه خلق كالفظ آيا ب اورلفظ خلق عام

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

مسكه چهارم

میں نے درس کتابوں میں ولایت پڑھی ہوئی ہے ۔۔۔۔!لیکن میں ان کی احادیث کو قبول نہیں کرتا ہول ۔۔۔۔ میرایہ خیال ہے ۔۔۔۔ کہسی اور نے احادیت اپی طرف ہے ۔۔۔۔ کہ مصنف کو اس بات پراعتاد ہے ۔۔۔۔ کہ مصنف کو اس بات پراعتاد ہے ۔۔۔۔ اس کتاب میں شامل کردیں ہیں ۔۔۔ مصادر کی تحقیق کے بغیر نقل کردیں ۔۔۔ کیونکہ جو اس نین کے ۔۔۔۔۔ مصادر کی تحقیق کے بغیر نقل کردیں ۔۔۔ کیونکہ جو روایات اس کتاب میں ہیں ۔۔۔۔ وہ بھی آخر میں ۔۔۔ بھی اول میں ۔۔۔ بھی اوسط میں ۔۔۔۔۔ مصاحب کتاب کے عقائد کے بھی خلاف ہیں ۔۔۔۔ ا

لطورتمونه:

اس کے چنداشتباہات پیش خدمت ہیں ....!!

اول: اساعیل بن عبد العزیزنے کہا ہے۔ کہ جناب امام جعفر صادق علیات نے مجھ سے فرمایا: بیت الخلاء میں پانی کا آفتابہ رکھو ۔۔۔۔!! میں نے یانی کا آفتابہ رکھو

352 ﴿جواهرالعبقريدفي اثبات ولاية التكونيه ﴾ ..... اورآ علیتلمستراح میں تشریف لے گئے ۔۔۔ تومیرے ذہن میں خیال آیا ۔۔۔کیا المُلْتُلَكِّهُ مِن بيت الخلاء مين جاتے ہيں .... ؟!!! میرے مولاً لیک فوراُوالیں آئے اور فر مایا ....اے اساعیل! ہمیں خدا کی مخلوق متجهو (فقولو افينا ماشئتم فلن ....) هاری فضیات میں جو پچھ کہنا جا ہو کہ سکتے ہو۔ اورتم ہرگز ہماری حقیقت تک نہیں پہنچ سكتے ہو. ...! درحالانكه اس كم علم اور جابل نے فقط حدیث كا پہلاحصه كا كيا ہے۔ کہ میں الله کی مخلوق مجھواور دوسرااس لیف نہیں کیا گراس کےعلاوہ باطلہ کورد كرنے كے ليے برهان قاطع ہے .....! تکتنه: آپ نے مصلحاً ایبا کیا ہے۔ اور اس میں جو وجہ صاف نظر آئی وہ ہے کہ اسرار قلوب سے بھی واقف ہیں علم غیب بھی جانتے ہیں ۔ افسوس ہے کہ اس مخص نے امام کی حدیث بوری طرح نقل بھی نہیں جو ملطے استدے، ایک تالید دوم: دوسری روایت حضرت صادق آل حملاً سے لکی ہے۔ اس روایت سے پہلاء درمیانی اور آخری حصه فقن بیس کیا ہے۔اس پوری روایت میں امام می نظر مغیرہ بن سعید برتھی۔وہ ایک یہودی عورت سے جادہ اور شعبدہ کاعلم حاصل کرتا تھا۔۔۔اور اس نے کئی باطل دعویٰ کیے تھے

(۱) یہ توقع مبارکہ نہایت ہی معتبر ہے۔ یکمل طور پرغیبت طوی س۸۹ ہے۔ شخ طبری نے کممل طور پراس کو نقل کیا ہے۔ بحار الانوار جلد ۱۳۱۳ ص۲۶۷ جلد ۵۳ م

(حواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) 353

اوراس ایک اور خبیث تھا ان دونوں برآئمہ هدی انتائے لعنت کی ہے۔ اور ان دونوں سے بیزارر ہے کا حکم دیا ہے ....!

سوم: اس نے اس جملہ کا ترجمہ بھی غلط کیا ہے۔!

(انكم تقدرون ارزاق العباد فقال والله ما يقدر ارزاقنا الا الله الخ....)

اس نے یقد راور تقذرون دونوں کوثلاثی مجر دسمجھا ہے اوراس کا مطلب میر ہے قدرت واقو انٹی ہے اس نے دونوں موارد میں اشتباہ کیا ہے .... عباد جمع کا صیغہ ہے بقد راور تقدرون ٹائی مجر ذہیں ہیں بلکہ بات تفعیل میں سے ہیں ....! لعنی تم بندوں کی روزی تقدیر کرتے ہو (لیتی لوگوں کی روزی معین کرناتمہارا کام ہے) امام نے بیفر مایا ہے واللہ! تمام روزی فقط امام عین کرتا ہے۔! واضح رہے کہ روزی پوشاک اورخوراک میں تحصرتیں ہے ....! بلکہ قرآن آیات اور آل حُمْنً كَ تَفْير سے جو بات سامنے آتی ہے وہ یہ ہے کدرزق عام ہے جو تمام نعمت ظاہری اور باطنی کوشامل ہے۔ پس جونعمات الہیدخداوندعا کم ی طرف سے پیغمبر ار ایس معین مقدار کے مطابق ملتی اور دیگر مخلوقات کوملتی ہیں وہ ایک معین مقدار کے مطابق ملتی ہیں۔!جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے

اس مدیث کے آخر میں ہے کہ:

'' مجھے بھی طعام کی ضرورت ہے''۔ واضح ہے۔۔۔۔کہ یہاں مقام بندگی کو

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) ......

كلمات سيدابن طاؤس

آئیلی اس لیے فر مایا تھا: گویا دیکھ رہا ہوں ۔!! کہ زمان و مکان ، اجسام واجساداد ہماری آئکھوں کے سامنے جاب نہیں بن سکتے ۔۔۔۔!!

یعنی گذشتہ آئندہ اور تمام صحفات زمین کو دیکھتے ہیں ۔۔۔۔ یہ پہاڑ ہمارے سامنے جانبیں بن سکتے ۔۔۔۔۔

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية) كيونكه بهم الله كي طرف كائنات عالم يرالله كي طرف سے جحت اور گواه بيں۔ پس بہ چیزیں ہمارے لیے تجاب نہیں بن سکتیں ۔۔!! حقیر کہنا ہے: روایات غیبیہ بہت زیادہ ہیں جن میں آئمہ هدی اللہ اللہ میں کہ گویا ہم دیکھرہے ہیں ..... خداوندعالم نے ان آیات شریفه میں گذشته دافعات ،عالم برزخ اور قیامت کا ذکر کیا ہے۔ اوران تمام واقعات میں پیغیمرا کرم طلع آلیا ہم کو. ۔۔ان کی طرف متوجہ کیا ہے۔۔۔۔!!اور فرمایا ہے... آپ دیکھئے!وہ کیا کہتے ہیں... کیا کہتے ہیں ....اورکس طرح جھوٹ بولتے ہیں!! (پیدلیل ہے پیٹمبرا کرم طلبہ اللہ میں واقعات پہلے سے جانتے تھے) عالم كامل سيد محمد حسن مير جياني: ناين ظم مين وصف امام بيان فر مائے ہيں بدر في السماء العظمة منظومة الكون به منتظمة آسان پرعظمت والا جاند ہیں اور نظام کا ئنات چلانے والے ہیں ۔ واسطة في عالم الوجود بير سمكونات والعبود الله اورموجودات عالم كےدرميان واسطه بين قطب رحى عوالم الايجاد ميزان عدل الله في المعاد عالم ایجاد میں قطب میں اور آخرت کے عدل کا میزان ہیں

356 ((جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيَّة) ..... امر نظام الكون طرابيده \_\_\_ بامره و فيض مدده الله ك علم سے نظام كا كنات چلاتے ہيں اور لوگوں كوفيض ديتے ہيں حضرت امام زمانه لللهُماكي القابات ميں بيان فرماتے هيں ناطم امر الكون عزالمومنين مدبر الاموروالحصن الحصين ناظم کا کنات (امام) مونین کی عزت اوران کے کیے مضبوط قلعہ آیں يهار تک که فرمایا: و محسور الكون مدارالدهر\_\_ و مصدرالامرقوى القهر كائنات كامحوراورز مانه كامدارين امرخدا كامصدراورغالب بين .... صاحب کفایۃ المؤحدین نے شبیع کے جواب میں فرمایا ہے: جب آبیت ولایت نازل ہوئی تو مخالفین نے کہا کہ جناب امیر نے وہ انگوٹھی کہاں سے کی تھی … ؟!! صاحب كفاية المؤحدين نے جواب بيددياہے: 🧡 حضرت امبرالمؤمنين اورآ عليفاكي آل طاهرة التمام زمين اورآ سانون میں سب سے زیادہ حق تصرف رکھتے ہیں ۔۔۔!!زمین وآسان کے تمام خزانے ان کے دست مبارک میں ہیں .... استاد الكل في الكل الشيخ مرتضي انصاري ا بنی کتاب مکاسب میں فرماتے ہیں ... اولياءاولى بالتصرف بين اصل بيرب كهقدم ثبوت ولايت ب كهونى چيز

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

حاصل کی جائے کیکن ہم نے اس اصل سے نبی اکرم طلق آیل ما اور آئے محدی بہات کو خارج کیا ہے۔ کیونکہ ادلہ اربع سے بیربات ثابت ہے کہ بیر حضرات کا گنات پر ولا بیت کلیہ الہبیر مطلقہ کے وارث ہیں .....!!

اس کے انہوں آیات وروایات کو بیان کرناشر وع کیا ہے۔۔۔ بہال تک وہ کہتے ہیں۔۔۔۔! ہمارامقصود ریہ ہے کہ ان حضر اللہ میں اللہ عت فقط امورشر بعت میں واجب ہے۔۔۔۔

جو پھر تھے کے بعد ادلہ ادلع سے حاصل ہوتا ہے ۔۔۔ وہ یہ ہے کہ:ان الامام سلطنة مطلقة على الرعية من قبل الله تعالى و ان تصرفهم فافذ على الرعية ما من مطلقة اللخ

العطامة المحقق المرجع الدينى المير زا محمدحسين الغروى النائني

( ﴿جُواهِ العبقرية في اثبات ولاية التكونيّه ﴾

اوراس ایک اور خبیث تھا ان دونوں برآئمہ صدی استے لعنت کی ہے۔ اور ان دونوں سے بیزارر ہنے کا حکم دیا ہے ....!

سوم: اس نے اس جملہ کا ترجمہ بھی غلط کیا ہے ....!

(انكم تقدرون ارزاق العباد فقال والله ما يقدر ارزاقنا الاالله الخ.....)

اس نے یقد راور نقذرون دونوں کوثلاثی مجروسمجھا ہے اوراس کا مطلب س ہے قدرت وفووانی ہے اس نے دونوں موارد میں اشتباہ کیا ہے ....عباد جمع کا صیغہ ہے بقد راور تقذرون الی مجر ذہیں ہیں بلکہ بات تفعیل میں سے ہیں ا یعنیتم بندوں کی روزی تقدیر کرتے ہو (لیمنی لوگوں کی روزی معین کرناتمہارا کام ہے) امام نے بیفر مایا ہے واللہ! تمام روزی فقط امام عین کرتا ہے ...! واضح رہے کہ روزی پوشاک اورخوراک میں مخصر نہیں ہے ....! بلکہ قرآن آبات اور آل طُرُنُ کی تفسیر سے جو بات سامنے آتی ہے وہ سے کدرزق عام ہے جو تمام نعمت ظاہری اور باطنی کوشامل ہے۔ بیں جونعمات الہیبےخداوندعالم کی طرف سے پیغمبر طُنَّةِ اللَّهِ اوراً تَمَه هد عَلَيْنَا اور ديكر مخلوقات كوملتي ہيں وہ ايك معين مقدار كے مطابق ملتي ہیں....! جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے

اس مدیث کے آخر میں ہے کہ:

دو مجھے بھی طعام کی ضرورت ہے''....واضح ہے ۔..کہ یہاں مقام بندگی کو

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّه) .....

ظاہر کیا گیا ہے۔ ایر حضرات علیما کردار وگفتار سے اپنی ہر بات ثابت کرتے ہیں میر سے مقر ملاقت ،قدرت توانائی اور ولایت کے ذریعے امورانجام نہیں دیتے ۔ مگر جب معجزہ دکھانا مطلوب ہو ۔ ایا جب باطل کو مار نا اور حق کوزندہ رکھنا مقصود ہو ۔ . . . مسکلہ پنجم کا جواب : جی ہاں ۔ . فقھاءاور مجتہدین جوقر آن اور اہل بیت رسول مسکلہ پنجم کا جواب : جی ہاں ۔ فقھاءاور مجتہدین جوقر آن اور اہل بیت رسول مسئلہ بین سے متمسک ہیں ۔ نے ولایت تکوینی اور تشریعی کے بارے کھا، ت اور جملات کے ولایت تو کہ بین ۔ اور جملات جو کہ قرآن مجیداور عترت طاہرہ اللہ اللہ ہیں آپ کے لیفل کر رہا ہے۔ ۔ ایک بین آپ کے لیفل کر رہا ہے۔ ۔ ایک بین آپ کے لیفل کر رہا ہے۔ ۔ ۔ لیفل کر رہا ہے۔ ۔ ایک بین آپ کے لیفل کر رہا ہے۔ ۔ ۔ ۔ لیفل کر رہا ہے۔ ۔ ۔ لیفل کر رہا ہے۔ ۔ ایک بین سے لیفل کر رہا ہے۔ ۔ ایک بین سے لیفل کر رہا ہے۔ ۔ ایک بین سے کیا گیا کہ ایک کو لیفل کر ایک کر ایک کیا ہے کہ بین سے ایک کی بین سے کہ بین سے ایک کو کو کر دو کر ایک کو کر ایک کر رہا ہے۔ ۔ ایک کی کر ایک کی کر رہا ہے۔ ۔ ایک کو کر ایک کو کر ایک کی کر ایک کو کا کو کر ایک کر ایک کو کو کر ایک کو کر ایک کر ایک کی کو کر ایک کی کر ایک کو کر ایک کر ایک کر ایک کو کر ایک کر ایک کر ایک کر ایک کو کر ایک کو کر ایک ک

كلمات سيدابن طاؤس

((جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) 355 کیونکہ ہم اللہ کی طرف کا کنات عالم پر اللہ کی طرف سے ججت اور گواہ ہیں۔ يس بير چيزين مارے ليحاب بين بن سكتيں ا حقیر کہنا ہے: روامات غیبیہ بہت زیادہ ہیں جن میں آئمہ حدی طبط کے بیں کہ گویا ہم دیکھرہے ہیں خداوندعالم نےان آیات شریفه میں گذشته دافعات ،عالم برزخ اور قیامت کا ذکر کیا ہے۔ اوران تمام واقعات میں پیغمبرا کرم طلق کیا تھے کہا ہے ۔۔!!اور فر مایا ہے ....آپ دیکھئے!وہ کیا کرتے ہیں ..... کیا کہتے ہیں ....اور کس طرح جھوٹ بولتے ہیں...!! (بددلیل ہے پیغمبراکرم طابع کیلائم بدوا قعات پہلے ہے جانتے تھے) عالم كامل سيد محمد حسن مير جياني: نے اپني ظم ميں وصف امام بيان فر مائے ہيں بدر في السماء العظمة \_\_\_منظومة الكون به منتظمة آسان پرعظمت والاحیاند ہیں اور نظام کا ئنات چلانے والے ہیں واسطة في عالم الوجود بير سمكونات والعبود اللداورموجودات عاكم كدرميان واسطه نين قطب رحى عوالم الايجاد\_\_ ميزان عدل الله في المعاد عالم ایجا دمیں قطب میں اور آخرت کےعدل کامیزان ہیں

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونية) .....

امر نظام الكون طرابيده \_\_\_ بامره و فيض مدده الله كي مس نظام كائنات چلاتے بين اورلوگول كوفيض ديتے بين

حضرت امام زمانه علیشاکے القابات میں بیان فرماتے هیں

ناطم امر الكون عز المومنين \_\_\_مدبر الامورو الحصن الحصين ناظم كائنات (امام) موثين كى عزت اوران كے ليے مضبوط قلعہ إلى

یهار تک که فرمایا:

و محسور الكون مدار الدهر و مصدر الامرقوى القهر

كائنات كامحوراورز مانه كاملامين امرخدا كامصدراورغالب بين ....

صاحب کفایۃ المؤحدین نے شبیع نجم کے جواب میں فرمایا ہے: جب آیت ولایت نازل ہوئی تو خالفین نے کہا کہ جناب امیر نے وہ انگوشی کہاں سے لی تھی … ؟!!

صاحب كفاية المؤحدين نے جواب بيرديا ہے: 🔾

حضرت امیر المؤمنیط اور آئیله کی آل طاہر الله منام زمین اور آسانوں میں سب سے زیادہ حق تصرف رکھتے ہیں ۔۔۔!!زمین وآسان کے تمام خزانے ان کے دست مبارک میں ہیں ۔۔۔۔۔

أستاد الكل في الكل الشيخ مرتضي انصاري

اینی کتاب مکاسب میں فرماتے ہیں۔۔۔۔

اولیاءاولی بالتصرف ہیں ۔ اصل یہ ہے کہ عدم ثبوت ولایت ہے کہ کوئی چیز

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

حاصل کی جائے کیکن ہم نے اس اصل سے نبی اکرم طبی آیکی اور آئمہ صدی البالا کوخارج کیا ہے۔ کیونکہ اور آئمہ صدی البالا کوخارج کیا ہے۔ کیونکہ اولہ اربع سے بیربات ثابت ہے کہ بیر حضرات کا گنات پر ولایت کلیہ البیر مطلقہ کے وارث ہیں ....!!

اس کے انہوں آیات وروایات کو بیان کرناشر وع کیا ہے۔۔۔ بہال تک وہ کہتے ہیں۔۔۔۔! ہمارامقصود ریہ ہے کہ ان حضر اللہ میں اللہ عت فقط امورشر بعت میں واجب ہے۔۔۔۔

جو کھی تہتے کے بعدادلہ اربع سے حاصل ہوتا ہے ۔۔۔۔ وہ یہ ہے کہ:ان الامام سلطنة مطلقة على الرعية من قبل الله تعالى و ان تصرفهم فافذ على الرعية ما من مطلقة الله على الرعية ما من مطلقة الله

یقیناً امام رعیت پراللدی طرف سے مطلق العنان سلطان وبادشاہ ہوتا ہے۔ اوراس کا تضرف کا نئات میں نافذ ہوتا ہے۔ حوا ہے وہ زمانہ ماضی میں ہی کیوں نہ ہو ... (یعنی ماضی، حال، استقبال امالی کیلئے برابر ہوتے ہیں)

العطامة المحقق المرجع الدينى المير زا محمدحسين الغروى النائني

((جواهرالعبقريه في اثبات ولايةالتكونيّه) ..... 358 آئمه هدى عليما كالميان جان لو!ان حضرات کی ولایت کے دومرتبہ ہیں ....ایک ولایت تکوینی ہے....اور بیکا ئنات ان کے مسخر اوران کے اراد ہو مشیت کے تابع ہے.... جیا کہ حفرت ججہ کی زیادت میں ہے۔۔۔۔ "مامنا شيء الا و انتم له السبب" ہمارے لیے کوئی بھی شی ءالی نہیں ہے ....جس کے لیے آپ حضرات سبب شريول.... کیوں کہ بیر حضرات اللہ کی صفات اور اسماء کے مظھر ہیں .... تو ان کا قول و فعل الله كاقول وقعل ہے....! ولايت كايدر تبدان حضرات كيساتم فخف ہے ....ان كے علاوه كسى اوركوبيعطا تهير ريوان الا کیونکہان کی ذوات نورانیہاورنفوس مقدسہاس ولایت تکوینہ کا نقاضا کرتے ہیں..... دوسرا مرتبہ ....ولایت تشریعی ہے .... یہ بھی ولایت الہیہ ہے .... پیجھی خدا کے طرف سان حفرات المسلم ال ہرشیء پر شرعی طور سے انکی اطاعت کرنا واجب ہے ....اور نیہ لوگوں سے زیادہ ان پرحق تصرف رکھتے ہیں ....!!ان دور تبول میں فرق ظاہر ہے ..... کیونکہ ولایت تکوینی اورتشریعی دونوں عالم تشریع میں ثابت ہیں .....اگر چہتشریعی اس لیے

ثابت ہوتی ہے....جس کے لیے پہلے ولایت تکوین ثابت ہو....!

(اجواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

علامه الكامل فقيه العصر الحاج مير زاحسن البحور دى: نے اپنى كتاب منتھى الاصول ج٢ص ٢٠٠٨ ميں بيان فرمايا ہے.....

.. تيسراام .....

ولایت ،خلافت ،امامت اور نبوت میں ہے۔ان تمام کی چند شمیں ہیں ....

ولايت تكوينيه، ولايت تشريعيه،

ولا بت تکوینیہ انفس علم عمل باعطاء الہی کے ذریعے بغیر کسی کوشش کے بلکہ استداد ذاتی ،جو ہرکی نفاست اور طینت کی بلندی کی وجہ سے کمال کے اعلیٰ مراتب سے اور ذی الجلال کے قرب کے مدارج تک سے ای علی مراتب سے کہ وہ سنتا ہے ۔۔۔۔۔ اس حیثیت سے کہ وہ سنتا ہے ۔۔۔۔۔ یہ حضرات سنتے ہیں ۔۔۔۔۔ اور جو کچھ وہ ویکھا ہے ۔۔۔۔۔ یہ حضرات بھی دیکھتے ہیں یہ حضرات بھی دیکھتے ہیں ایس این ولایت کے ساتھ بیان فرمایا:

إِنَّمَا وَلِيُّكُمْ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يَقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُونُونَ الصَّلاَةَ وَيُونُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ (٥٥).

اس ولایت کا مطلب بیہ ہے کہ کا ننات عالم میں حق تصرف رکھتے ہیں مسرز مین و آسان ان کے تابع ہے ۔۔۔۔۔اس ولایت کی وجہ سے حضرت علیمالیا مردہ زندہ کرتے تھے۔۔۔۔۔ اور مریضوں کوشفاء دیتے تھے۔۔۔۔۔

اسی ولایت کے ذریعے چاند کے دولکڑے کیے گئے .....اوراسی ولایت کے

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

ذر بع آئمه هد گ<sup>ان امعج</sup>زات رونما کرتے ہیں .....اوریه ولایت تکوینیه امر خلافت و امامت میں جاری ہوتی ہیں.....

ولايت تشريعه:\_

بیرولایت عامہ ہے جس طرح سلطان عادل کی ولایت ہوتی ہے .....اوروہ نبی اکر م اور آئم مصدی بیان بیں .....

اور بعض مومنین کیلئے بھی ولایت تکوینہ ثابت ہو جاتی ہے....جس طرح حضرت سلمانی اور میں ہیں....

جوَّخُص مزيد ملا قات كاخوا بش مند بهووه مراة العقول كامطالعه كرے....

شيخ البهائي: قدس سره الشريف في من تصيده وسيلة الفوزوالامان في مدح

صاحب الزمان ميں بيان فرمايا ہے ....

علوم الوری فی جنب ابحرعمله کغرفة کف او کغمسة منقاد کائنات عالم کے علوم آپ کے پہلومیں اس طرح ہیں جس طرح چلومین پانی ہوتا

4

باشراقها کل العوالم اشرقت لمالاح فی الکونین من نورها الساری کا نات عالم کا برنور آپ کی وجہ سے ہے اور کونین کوروشی آپ ہی عطا کرتے ہیں

## (جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه) .....

و مقتدر لو كلف الصم نطقها باجذارهافاهت اليه باجذار يوه كريم بين جو برحاجت مندكي حاجت روائي كرتے بين اور حتى كه كو نطق عطاكرتے بين .....

میرزاابوالفضل تهرانی: (متونی ۱۳۱۱) نے حضرت جیلیا کی مرح سرائی میں کہا ہے اللہ سیما مهدیهم بدر الدجی ومن الیه المشتکی و الملتجی سلطان اهل الارض والسماء ومالک ازمة القضاء خصوصاً امام زمانی پودہویں کا چاندیں سمشکلات میں ہمارے مجاوماوی ہیں زمین و آسمان کے بادشاہ و مالک ہیں ساور لوگوں کی مشکل کشائی ان کے ذمے

سلطان كر بلاحضرت حسيطالينا كى شان بيل كها ہے

و من فوض الله امر الوجود قبضاً و بسطاً الى راحته ز خدا وندعالم نے نظام کا نئات حضرت امام سیون اللہ کے سپر دکر دیا ہے ..... مارنا ، زندہ کرنا ، رز ق ، کم کرنا زیادہ کرنا ، ان کے ہاتھ میں ہے .....

مدار الوجود وقطب السعود ومن جملة المخلق في جوزته وجود كاردور الرقي بين المساور يكي وسعادت كار قطب السكائنات عالم كي تمام مخلوقات آپ كي پاس جمع موتى بين السيار تي علي عاجت طلب كرتى بين الكي مرجع: \_ ني رسالة عمليه مين كها م كدامام كي ليه مقام خلافت كلي الهي الكي مرجع : \_ ني رسالة عمليه مين كها م كدامام كي ليه مقام خلافت كلي الهي

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

ہے کہ بھی کھارآ ئمہ هد گی ان اطهر پر جاری بھی ہوتی ہے .....ولایت تکوینی ہے ۔....اس کا مطلب میہ ہے کہ کا نئات عالم کے تمام ذرات ولی امر کیلئے فاضع وخاشع ہیں .....

اس لیے ہمارے مذہب کی ضروریات میں سے ہے کہ کوئی بھی آئمہ صدیٰ کے مقام تک نہیں بینج سکتا ہے ۔۔۔۔۔ یہاں تک ملک مقرب اور نبی مرسل بھی ۔۔۔۔۔!!اس کلام پاک کی طرف اشارہ ہے ۔۔۔۔۔حضرت امام علی نقی علیتھ نے زیارت جامعہ میں فرمایا

(و ذل كل شيء لكم)

ہرتی ءآپ حضرات ہم ان کے سامنے ذیل ہے

علامہ شخ علی نجل کا شف الغطاء: نے اپی تاب النوار الساطع کے پہلے جز

ص٠٨٠ ميں كہاہے كه نبى اكرم طبق لياتم اور آئمه هدى عليم مقامات عاليه ہيں

کائنات عالم ان ذوات مقدسه کی وجہ سے مستفید ہوتی ہے۔۔ ان سے

استفاده اس طرح ہوتا ہے جس طرح سورج سے سیدوہ مقام ہے کہ اس سیلیے

روایات بہت زیادہ ہیں اور ....زیارت جامعہ کیرہ میں ہے ....

بكم ينزل الغيث وبكم يمسك السماء ان تقع على الارض بكم يكشف الضر

تہاری وجہ سے بارش ہوتی ہے .... تہماری وجہ سے آسان قائم ہے .... ورنہ بیز مین

(جواهرالعبقريه في اثبات ولاية التكونيّه > ............... ( 363 )

پر گریاتا ہماری وجہ سے پریشانی دور ہوتی ہے۔

ايك اورجگه پر (اصول كافي ميس) فرمايا: (ان الارض كلها لنا)

بیزمین ساری کی ساری ہمارے کیے بنائی گئی ہے ....

سیزمین ان کے قبضہ قدرت میں ہے ..... حضرت امیر طلط انے ایک مکتوب میں فرمایا:

(نحن صنائع الله و الخلق صنائنا)

هم الله كي صنعت بين اور مخلوق بهاري صنعت بين .....

اورزیارت رجبیه میں ہے

تمہاری وجہ سے مریض کوشفاملتی ہے ....ان کے پاس علم غیب ہے ....اور

ان معجزات ظاہر ہوتے ہیں۔ اوران کے پاس ولایت تکوینی ہے۔۔۔۔

به حضرات مونین بران کی جانوں نے زیادہ قل رکھتے ہیں.

ارشادخداوندی ہے

(النبيّ اولیٰ بالمو منين من انفسهم) اورآپّ نے روز غدر مجی بوچھاتھا ۔۔۔ کيا ميں تم پرتم ميں سے زيادہ جی نہيں رکھتا ہوں ۔ ؟!انہوں نے جواب ديا

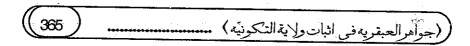
"جي ڀال"

تو پرآپ نے فر مایا (من کنت مولاه فهذاعلی مولاه)

ریروایات بزرگ علماء کی کتابوں میں موجود ہے ۔۔ حتیٰ کہ بڑے شعراء نے بھی اپنے کلام میں میروضوع قلم بند کیا ہے ۔۔ جبیبا کہ دیوان سیدرضی (مؤلف نہج

( (جواهر العبقرية في اثبات ولاية التكونيّة ) البلاغه ) ديوان سيد اساعيل حميري ..... ديوان شيخ كاظم ازري ، ديوان سيد حيدر حلي ..... د بوان سير دعبل خز اعي ..... اس مخضر میں اس سے زیادہ کی گنحائش نہیں ہے إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شهيدٌ (٢٣) یقیناً وہ مخص قلب سلیم رکھتا ہے یا سننے والے کان رکھتا ہے تو یہ اس کے لیے تذکر ہے وَقُلْ الْحَقُّ مِنْ رَبُّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكُفُرْ تو آج جہنمی ندینتے ۔۔۔! الحمد لله الذي هدانا لهذاو ما كنا نهتدي لولا أن هدانا الله والحمد لله رب العالمين حمه ہاں خدا کی جس نے ہمیں ولایت کی طرف ہدایت کی سے اگر خداہمیں منعمت ولايت عطانه كرتاب تو بهم كسي طرح اپني منزل مقصود تك نه پينچ 🐪! حدہاں خدا کی جوعالمین کارب ہے اول وآخر حمد ہے جس طرح خدانے ہم پرواجب قرار دیاہے ... حمد ہے اس

کی جوجمہ کے لائق ہے .... درودسلام ہوں محم مصطفیٰ طلع اللہ میں اور انکی آل طاہرہ ا





احقر العباد العاصى ناصر سبطين هاشمى نجل امير العلماء حضرت علامه امير محمد ها شمى تونسوى فاتح چوٹى دضوان الله تعالىٰ عليه اسمقر المظفر ١٣٣١ه بطابق 26فرورى 2009ء بروزجعرات بمقام مدرسہ جامعہ باب العلوم کوسبدوش ہوائے ناصر سبطین هاشمی پرنسپل مدرسه باب العلوم چوك نوال شهر ملتان

(جواهرالعبقرية في اثبات ولاية التكونيّة) .....

حدیث (1) انا مدینة العلم و علی بابها

میں علم کافر انہ ہوں اور علی علالیته اس کا دروازہ ہے (حدیث نبوی)

سلونی سلونی قبل ان تفقدونی جو کچھ پوچھنا چاہو مجھ سے پوچھوبل اس کے میں تم میں نہر ہول (فرمان حضرت علی اللگام)

# نورالانوار

علامه بزرگوار شیخ علی ماری شاهمرودی

ترجمه وتحقيق

سمن العُلاَ علامه الصرّ من المني فالسل الإن

يرَ نسيل: جَامِعَ باللَّهُ وَعَيْ ملتان

**ضا**لطه جمله هوق محفوظ

نام کتاب مولف علامه برگوارعلی نمازی شاهرودی مولف و تحقیق شده برگوارعلی نمازی شاهرودی توجمه و تحقیق برنیال مدرسه باب العلوم ملتان برنیال مدرسه باب العلوم ملتان ماشر میوزنگ فیارنگ میوزنگ فیارد میردی میروزنگ تعداد میروزنگ می

ملنے کا پینتہ مدرسہ باب العلوم چوک نواں شہرابدالی روڈ ملتان 0300-7336499



#### رسالهنورالانوار

الحمد لله رب العالمين كما هو اهله و لا اله غيره و الصلوة والسلام على اشرف الخلائق اجمعين و رحمة للعالمين الذى نزّل الله الفرقان عليه ليكون للعالمين نزيرا و بشرا سلطان الخلائق اجمعين محمدو اله الطيبين الطاهرين المعصومين

حمد خدا کے لیے جو واحد اور احد ہے۔ جو کچھ بنانا چاہے بناسکتا ہے ۔۔۔۔ ہر ہونے اور نہ ہونے والی چیز کو جانتا ہے ۔۔۔۔ وہ چیز ہے اور کوئی چیز اس سے بنائی گئ ہے ۔۔۔۔ کوئی شک اس کی طرح نہیں ہے اور نہ ہی وہ کسی شک کی طرح ہے از لیت اور ابدیت اس کی فرت کے ساتھ خض ہے ابدیت اس کی ذات کے ساتھ خض ہے

وه قدیم اورازلی ہے واحدہ کوئی شکی بھی اس کے ساتھ نہیں تھی ....وه می مصدقادر وسرمد، وه فردیگا ندمر جہان وزماندہ وه ذرات، درات اور کرات کا خالق

وہ ہر پرندہ، چرندہ خزندہ اور جیندہ کا خالق و مالک ہے ۔۔۔۔ وہ سبوح وقدوں ہے جس نے اپنی حکمت بالغہ سے تمام اشیاء کوعدم سے وجود بخشاہے

رساله نور الإنوار ......

وہ حی اور قیوم ہے وہ عین علم اور قدرت ہے .....وہ حد وقعین ،صفات اور احوال میں تمام مخلوا قات سے مبرہ ومنزہ ہے ....اس کاعلم وقدرت تمام نظام ،اطوار و کیفیاً تاور فرایضات متصورہ میں مساوی ہے ....

پی اس کے نزدیک اطوار خلقت بمعلومات مقدرات اور ممکنات واضح بیں کیونکہ اس کاعلم وقدرت لامتناہی ہے ۔۔۔۔۔پیس اس نے ارادے اور مشیت سے ایک نظام خاص بنایا ہے ۔۔۔۔۔اس نے ذاتی طور پر ارادہ کیا ہے ۔۔۔۔۔اس نے اشیاء کو مادہ ،مثال کے بغیر بنایا ہے اس نے ایک کلمہ ایجا وفر مایا ہے اور اسے نور بنایا ہے اس نے ایک کلمہ ایجا وفر مایا ہے اور اسے نور بنایا ہے اور سے نور بنایا ہے اور اسے نور بنایا ہے اسے نور بنایا ہے اور اسے نور بنایا ہے اسے نور بنایا ہے اور اسے نور بنایا ہے اسے نور بنایا ہے اور اسے نور بنایا ہے اور اسے نور بنایا ہے اور اسے نور بنایا ہے نور بنایا ہے نور بنایا ہم بنایا ہے نور بنایا ہم بنایا ہ

اوراس کے بعد خدانے ایک اور کلمہ بنایا کہ جس کوروح قر اردیا .....اس نورکو روح کے ساتھ مزوج کیا اور اسے معصومین کی باریہ فر مایا ہے کہ ہم روح خدا ہیں .....اور یہی وجہ ہے کہ حضرات معصومین کی باریہ فر مایا ہے کہ ہم روح خدا ہیں .....اور ہم جس طرح '' بیت اللہ'' ، وجہ اللہ ، ثار اللہ ، بیداللہ ، اور جب اللہ ہیں مندان منتال نیان حفد ان نیان خدان نیان حفد ان نیان حفد ان نیان حفد ان نیان حفد ان نیان حدان نیان عدان نیان حدان نیان حدان نیان حدان نیان حدان نیان حدان نیان عدان نیان حدان نیان حدان نیان عدان خدان نیان عدان خدان نیان عدان خدان نیان عدان خدان نیان عدان نیان عدان خدان نیان عدان خدان نیان عدان نیان عدان خدان نیان عدان نیان نیان خدان نیان عدان نیان خدان نیان خدان

خداوند متعال نے ان حضرات علیم ان ارکان عالم 'خلق کیا ہے۔ خدانے ان کواپنے کل رفعت وجلالت میں جگہ دی ہے۔ خدا وند متعال نے ان پرخصوصی ان کواپنے کل رفعت وجلالت میں جگہ دی ہے۔ خدا وند متعال نے ان پرخصوصی لطف واحمان کیا ہے۔ جب نہ سورج تھا، نہ چا ند ، نہ ستار ہے تھے، نہ سیار ہے تھے ، نہ دن تھا، نہ دن تھی ، نہ وش کی مند کرسی مندون تھی ، نہ وسم کی وسعت تھی ، نہ وسم کی وسعت تھی ، نہ اس کی علاہ اور کھی کی وسم سیال کے علاہ اور کھی کی وسم سیال کی سم کرسی منہ اس کی سم کرسی منہ اس کی سم کرسی کی وسم سیال کی مندون کی انہ کی مندون تھی ، نہ اس کی مندون کی درست ، جہادہ معصوبین کی انہ کے علاہ اور کھی کھی ۔ نہ اس کی انہ کی مندون تھی ، نہ اس کی انہ کی مندون تھی ، نہ اس کی مندون تھی ، نہ اس کی مندون تھی ، نہ اس کی مندون کی درست ، جہادہ معصوبین کی مندون کی درست کی

رساله نور الانوار ------

اور بیہ حضرات سبیح خدا میں مصروف تھے۔ نقدیس و تحلیل ان کا مشغلہ تھا۔ ہراروں جن کی مقدار خدا کے علاوہ کوئی بھی نہیں جانتا ہے۔۔۔۔۔ خداوندوعالم نے اس نور مقدس کے لیے بارہ ججاب خلق فرمائے

عجاب قدرت ، حجاب بهيت ، حجاب جبروت ، حجاب رحمت ، حجاب نبوت ، حجاب كبريا ، حجاب منزلت ، حجاب رفعت ، حجاب سعادت حجاب شفاعت ،

ان جابات من نور مقدس المعتر بزارسال رباس!!..

برحجاب مين ذكراور شبيح بره هتاتها .....!!

اس کے بعد خداوند متعال نے اس نور کے لیے دریا خلق فرمائے .....اور کئی ہزار سال اس نور مقدس نے پوچھا مجھے ہزار سال اس نور مقدس نے پوچھا مجھے جانتے ہو؟!

توسب سے پہلے حضرت محمد طلق کیلئم کے نورنے کہا

انت الذي لا الله الا انت وحدك لا شريك لك رب الارب وملك الملوك

خدانے ایک حصہ پر اپنی نظر رحمت فر مائی تو وہ پانی بن گیا۔ اور دوسرے حصہ سے عرش ، کرسی ، لوح ، قلم ، بہشت ، آسان ، زمین ، چاند ، سورج اور ستارے اور

رساله نور الانوار ...... فرشة خلق فرمائي

پھرخدانے نور محمد طبی کی این عرش کے سامید میں جگہ دی وہاں پر مینور تہتر ہزارسال قیام پذیررہا۔ پھرخدانے اس نور کو جنت میں متقل کر دیا۔ اور اس نور نے جنت میں ستر ہزارسال گزارے۔

اوران مقامات پرخدا نے چاہاس نور مقدس نے تو قف کیا۔ یہاں تک کہ خدا نے حضرت آدم علائلہ میں قرار دیا نے حضرت آدم علائلہ کوخلق فر مایا۔ اور اس نور مقدس کو بیشانی آدم علائلہ میں قرار دیا نے خدا نے جب حضرت آدم علائلہ کی تو بہ قبول کرنے کا ارادہ کیا تو حضرت آدم علائلہ سے خدا انے جب حضرت آدم علائلہ کے حضرت آدم علائلہ میں جانب دیکھوتو حضرت آدم الائلہ مضرت محمد مالیکہ حضرت فاطمہ علائلہ حضرت حسن علائلہ ، حضرت حسین علائلہ اور دیگر نو آئمہ حدی گا کود یکھاتو حضرت آدم علائلہ من سے میں سالیکہ من سے مضرت آدم علائلہ من سے بالیکہ حضرت آدم علائلہ ہے عض کیا یہ کون بستیاں ہیں ۔۔۔۔؟!

خدانے فرمایا بیمیرے پسندیدہ ہیں اگر بینہ ہوتے تو میں تخفیے نہ بنا تا .....نه جنت دوزخ ہوتی ، نه عرش وکرسی ، نه آسمان وزمین ، نه ملائکه مقربین ، نه جن ، نه انسان ہوتے ..... یعنی پچھ بھی نه ہوتا .....!

میمبرےاسراراورمیرے علم کے خزانہ دار ہیں مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم اگر کوئی شخص ان کی ذرہ برابر دشمنی بھی لے کر مربے تواس رساله نور الانوار الله المسلمة المسلمة

کاٹھکانہ جہنم ہے...

اے آدم علیا ہمب تحقے کوئی حاجت پیش آئے تو ان سے توسل کرنا تو اس وقت حضرت آدم مطلبتا، حضرت حوا علیا استفاق نے عرض کیا

اللهم انا نسئلك بجاء محمد اكرم و بجاء على الافضل الاعظم وبجاء على الافضل والعصمة و بجاء حسن و حسين سبطى رسول رب العالمين و سيدى شباب اهل الجنة و بجاء تسعة الاتمة من آل طه و ياسين

ہماری توبہ قبول فر مااور ہمارے او پراپی رحمت کا نزول فر ماحضرت آدم علائلہ نے دعا مانگی کہ ان انوار مقدسہ کومیری پیشانی میں قر اردے تو خدانے حضرت آدم علائلہ کی دعا قبول فر مائی حضرت آدم علائلہ کے بعد بیانوار مقدسہ اسی طرح منتقل ہوتے رہے حتی کہ حضرت عبدالمطلب علائلہ کی پیشانی تک پنچے .... وہاں اس نور مقدس کے دو مکل کے حضرت عبداللہ علائلہ کی پیشانی اور دوسرا حضرت ابوطالب علائلہ کی پیشانی اور دوسرا حضرت ابوطالب علائلہ کی پیشانی میں منتقل ہوا حضرت عبداللہ علائلہ علائلہ سے حضرت محمد طرق الور جلال ہوااور علی میں منتقل ہوا حضرت عبداللہ علائلہ علائلہ سے حضرت محمد طرق المان کیا اور تعیس سال کے بعد تھم خدا وندی سے نبوت کا اعلان کیا اور تعیس سال من بدگر رہے بعد اس دار فانی سے کوچ فر مایا .....

دوسرا حصد حضرت على علائله بيت الله الحرام مين تيره رجب المرجب كوظا بر بوئے خدا وندعالم نے حضرت فاطمه بلبالله كورسول اكرم طبقة أيليم سے ظاہر فر مايا اور حضرت حسن علائله اور حضرت حسين علائله كوحضرت على علائله سے ظاہر فر مايا حضرت حسين علائله سے حضرت رساله نور الانوار-----

سجاد علالته كوظا هر فرما يا .....

یہاں تک کہ حضرت امام حسن عسکری علیتھ سے حضرت امام حجت العصر علیتھ (عج) کوظا ہر فر مایا شیعوں کی ارواح کوان حضرات کی فاضل طینت سے خلق فر مایا یہی وجہ ہے کہ شیعوں کے دل ان کی طرف مائل ہوتے ہیں

### غاتميه

یہاں مناسب ہے کہ حضرت امام صادق علیقہ کا وہ خطبہ بیان کیا جائے جو آپ نے حضرت رسول اکرم طبع اور آئم مصدی علیقہ کی خلقت کے بارے میں فرمایا ہے اور امام رضا علیقہ کا وہ خطبہ بھی بیان کیا جائے جس میں آپ علیقہ نے وصف امام بیان فرمائے .....

حسب نصب فالص ہے اور اہل علم کے نز دیک ان کی صفت واضح ہے۔ انبیاء کوان کی تابوں میں اور علماء نے ان کابوں میں اور علماء کوان کے علم میں حضرت محمد کی بشارت دی گئی ہے اور حکماء نے ان کے اوصاف میں غور وفکر سے کام لیا ہے۔ کی ہاشمی کی پاکیزگی ان کے قریب نہیں اور نہ ہی کہ کی کا ان سے مقابلہ ہے۔ ان کی حیا کی عادت اور سخاوت پیند طبیعت میں کوئی ان کے مقابلہ کا نہیں ہے۔ وہ نبوت کے وقار پر خلق ہوئے ہیں۔ اور ان کے اخلاق نبوت کی شان ہیں۔ اور ان کے اوصاف رسالت اور ان کی دانش وری پر واضح دلیل نبوت کی شان ہیں۔ اور ان کے اوصاف رسالت اور ان کی دانش وری پر واضح دلیل ہیں۔ جب اللہ کامعین کردہ وقت آگیا اور جو تھم خدا تھا وہ اپنی آخری حد تک جاری ہو گیا۔ اور موت کا وقت آگیا تا کہ ان کو جز ائے آخرت کے لیے لیے لے جائے۔

آنخضرت طی بیا ایک بیت کی بیتات ہر رسول نے اپنی امت کو دی اور ہر باپ نے اپنی امت کو دی اور ہر باپ نے اپنی امت کو بیتارہا۔
باپ نے اپنے بیٹے کو بتایا۔ ایک پیشت سے دوسری پیشت کی طرف میں معاملہ چاتا رہا۔
حضرت سے سلسلہ نسل میں گناہ کو کہیں دخل نہیں۔ اور حضرت آ دہم اسلے میں طہارت ہی اندوا جی سلسلہ میں طہارت ہی طہارت ہے۔ کسی نجاست کا کوئی شائیہ تک نہیں۔

آنخضرت طاقی آلیم عرب کے بہترین گروہ قریش سے ہیں اور عرفت دار پوتوں میں سے بنی ہاشم اور اعلی مرتبت ہیں۔ازر وقبیلہ محفوظ اور پاک ہیں۔اور مال کی طرف سے بھی پاک ہیں اور آپ نے پاک آغوش میں تربیت پائی ہے۔اللہ نے ان کو مصفطی ساتھ آلیہ ہم تضافی اللہ مقامی ہم مصفطی ساتھ آلیہ ہم تضافی اللہ ہم تضافی ساتھ اور جھی سالٹ ہم بنایا ہے۔خدا وند عالم نے انہیں اپنا می کہنے یاں دی ہیں اور آپ کولوگوں کے لیے رحمت بنا

رساله نور الانوار .....

کر بھیجا اور شہروں کے لیے باعث فلاح و بہبود۔ اور ان پر الیمی کتاب نازل کی جس میں ہرشکی کا بیان موجود ہے۔ اور بیعر بی زبان میں نازل ہوئی ۔ جس میں کوئی غلط بیانی نہیں کی گئی تا کہ لوگ اسے پڑھ کرمتی بن جائیں۔

اورانہوں نے لوگوں سے احکام بیان کیے اورعکمی روشنی میں ایباراستہ بنایا جو باطل سے بالکل جدا ہے اور دین کولوگوں پر واضح کیا اور فرائض کو واجب کیا اور شرعی حدود سے لوگوں کوآگاہ فر مایا۔

اور خدا کی مخلوق پر امور مخفیہ کو ظاہر کیا اور نجات حاصل کرنے کی طرف رہنمائی کی اور ایسے نشانات بتائے جو ہدایت کی طرف لوگوں کی بلانے والے ہیں۔ جن امور کی بلانے کے لیے آپ بھیجے گئے تھان کی بہلغ کر دی اور جس امر کا حکم دیا گیا تھا اسے ظاہر کر دیا اور نبوت کا جو بار آپ کے کندھوں پر رکھا گیا تھا اسے پورا کر دیا اور راہ میں جومصیبت آئی اس پر صبر کیا اور راہ خدا میں جہا دکیا اور اپنی امت کو ضیحت کی اور نجات کی طرف بلایا اور ذکر خدا کی طرف رغبت ولائی اور راہ ہدایت کی طرف را جنمائی کی اور لوگوں کے لیے زندگی کے اچھے اصولوں کی بنیا در گئی ۔ اور ہدایت کے منارے کی اور کو سے بند کیے تا کہ وہ آپ کے بعد گمراہ نہ ہوں ۔ اور حضرت اپنی امت پر بان اور دم کرنے والے تھے۔

رساله نور الانوار ...... ( 2

## خطبرامام رضاعيليتكم

عبدالعزيز بن مسلم نے بيان كيا ہے كہ ہم مقام مروميں امام رضا كے ساتھ تھے۔ یہ جمعہ کا دن تھا ہمارے آتے ہی لوگ مسجد میں جمع ہونے شروع ہو گئے اور انہوں نے ابتدالمامت کا ذکر شروع کر دیا اور امامت کے بارے میں جواختلا فات تھان کو کثرت سے بیان کیا۔ میں امام رضا کی خدمت میں حاضر ہوا اور امامت کے بارے میں لوگوں کی رائے آپ کی خدمت میں بیان کی۔ حضرت مسکرائے اور فر مایا اے عبدالعزیز ہے ہم الت کا شکار ہے اور انہوں نے اپنی رائے میں اینے آپ کودھو کہ دیا ہے۔خداوندعا کم نے اینے نبی " كواس وقت تك اس دار فاني سين بيس أشايا جب تك دين كوكمل نبيس كرليا ـ اورقر آن مجید کو نازل کیا جس میں ہرشکی کا بیان ہے اور اس میں حلال وحرام اور حدود واحکام کو بتایا گیاہے۔ اور وہ تمام چیزیں وضاحت کے ساتھ بیان کیں۔ جن کے لوگ محتاج ہیں اور اس نے فرمایا ہم نے کتاب میں کسی بات کونہیں جھوڑا اور آنخضرت کی عمرِ مبارك كے آخرى ايام تھے كہ خداوندعالم نے بيرا بت نازل كى۔ کہ آج ہم نے تیرے دین کو کامل کر دیا اور اپنی نعمت کوتمہارے اویر تمام کیا اور تمہارے لیے دین اسلام کو پیند کیا اور امرامامت سے دین کامل ہوا ہے۔اورحضرت ً

رساله نور الانوار

نے دین کامل کرنے کے بعد رحلت فر مائی۔ اپنی امت پر دین کے احکام کو اور ان کا راستہ واضح کردیا۔ اور ان کوراہ راست کی ہدایت کی یہاں تک کدا کثریت نے ہدایت حاصل کر لی۔ اور کولوگوں کے لیے امام اور نشان ہدایت بنایا۔ اور کی ایسے امر کوئیس چھوڑا جس کی امت مختاج تھی بلکہ ہرامر کو واضح بیان کیا۔ جس نے یہ گمان کیا کہ خدا نے اپنے دین کوناقص چھوڑا ہے اس نے کتاب خدا کورد کیا۔ اور جس نے ایسا کیا اس خدا نکار کیا اور جس نے انکار کیا کافر ہوگیا۔

کیالوگ قدرِ امامت اور کل امامت کوجانتے ہیں؟ کیا ان لوگول کو امامت کوجانتے ہیں؟ کیا ان لوگول کو امامت کے متعلق اختیار دیا گیا ہے؟ امامت از روقد رومزلت بہت عرفی واعلی ہے۔ اور از روشان کو بین مثان عظیم الثان ہے۔ از روکل بلند و بالا ہے۔ اور کسی غیر کو اپنی طرف نہیں آنے دیت ۔ اس کے مفہوم کوعقول انسانی ورک کرنے سے قاصر ہیں۔ اور ان کی راہیں اس کونہیں پاکستان ۔ سکتیں ۔ لوگ اینے اختیار سے امام نہیں بنا سکتے۔

خداوندعالم نے حضرت ابراہیم میلائٹا کو مقام امان سے مخصوص کیا پھر نبوت عطاکی اس کے بعد ضلعت وعطاکی خلعت کے بعد آخری مرتبے میں امامت عطاکی ۔خداوند عالم نے ابراہیم کو بیشرف بخشااوراس کا ذکر قرآن پاک میں کیا۔

میں نے تم کولوگوں کا امام بنایا ہے۔ خلیل نے خوش ہوکر کہامیری اولا دکوا مام بنائے گا؟ فرمایا! ظالم میرے عہد کونہ پاسکیں گے۔

اس آیت نے قیامت تک کے لیے ہرظالم کی امامت کو باطل کر دیا ہے اور اس کو اپنے برگزیدہ لوگوں میں قرار دیا۔ اور پھر ابراہیم کو اللہ تعالی نے شرف بخشا اور ان کی اولاد

میں صاحب طہارت لوگ پیدا کیے اور فرمایا! ہم نے ابراہیم اللطام السائلہ ویعقوب علالته عطا کیے جبیبا کہ اس نے طلب کیا اور ان سب کوصالح بنایا اور امام بنایا کہ وہ ہمارے امر کی ہدایت کرتے اور ہم ان کی طرف نیک کاموں کی وحی کرتے ۔ پس عہدہ امامت ان کی ذریت میں بطور میراث ایک دوسرے کی طرف چلا۔ صدیوں تک، یہاں تک کہ پھراس کے وارث ہمارے نبی ملٹ کیا ہے ۔جبیبا کہ فرمایا! تمام لوگوں میں سب سے بہتروہ ہیں جنہوں نے ابرا جیات کا اتباع کیا اور بیہ نبی طرفی لیکم اور وہ لوگ اس برامام لائے اور اللہ مومنوں کا ولی ہے۔ یہ چیز آنخضرت کے لیے خاص ہوگئ۔ اور پھر بدعہدہ مخصوص حضرت علی علیتھ کے سیر د ہوااور بیامامت اللہ کے حکم ہے حضرت علی ملائشا کومی بیس ان کی اولا دمیس وه اصفیا ہوئے جن کواللہ نے علم وایمان دیا۔ جسا كه فرمايا به وه لوگ ميل حن والم وايمان ديا گيا اور قيامت كون ان سے کہاجائے گا کہتم قیامت تک کتاب خدا کے ساتھ رہے ہو کیونکہ محرمصطفیٰ ملی اس صورت میں عام لوگوں کو امام بنانے والانہیں پس اس صورت میں عام لوگوں کو امام بنانے كاحق كهال سے حاصل موكيا۔ امامت منزلت انبياء ہے اور ميراث اوصياء ہے۔ امام

مناقبالہ کے بعد لولی اور بی آنے والا ہمیں پس اس صورت میں عام لوگوں کو امام بنانے کا حق کہال سے حاصل ہو گیا۔ امامت منزلت انبیاء ہے اور میراث اوسیاء ہے۔ امام اللہ کے خلافت ہے اور رسول کی جانتینی ہے اور حضرت علی سلائلہ کا مقام ہے اور میراث حضرت حسیلی ہو سیمیلی ہے۔ حضرت حسیلی اللہ کے حضرت حسیلی ہو سیمیلی ہے۔

امامت، زمام دین ہے اور میزانِ مسلمین ہے اس سے امور دنیا کی درسی ہوتی ہے اور مونین کی عزت ہے۔

امامت ترقی کرنے والے اسلام کی سربلندی ہے اور اس کی بلندشاخ ہے۔

امام ہی سے نماز ، زکوۃ ،صوم ، جج اور جہاد کا تعلق ہے۔ امام ہی مالی غنیمت کا ما لک ہے ۔ وہی صدقات کا جاری کرنے والا ہے۔ وہی اسلام کی حفاظت کرنے والا ہے۔ وہی اسلام کی حفاظت کرنے والا ہے۔

ا ما المستقال ملال خدا کو حلال کرتا ہے اور حرام خدا کو حرام ، حدود خدا کو قائم کرتا ہے اور دشمنان خدا کو دفع کرتا ہے۔ اور لوگوں کو خدا کے دین کی طرف حکمت اور عمدہ نصیحت کے ساتھ بلاتا ہے۔ اور وہ بوری کا کنات میں اللہ کی ججت ہے۔

ا مالی کی سے اس کا اسورج ہے جو اپنی روشنی سے عالم کو جگمگا دیتا ہے۔اس کا مقام اتنابلند ہے کہ لوگوں کے ہاتھ اوران کی نگاہیں وہاں تک نہیں بہنج سکتیں۔

ا مالیک و تن چاند ہے اور ضاء بار چراغ ہے اور چیک ہوا سورج ہے، جگمگا تا نور ہے۔ ہدایت کرنے والا ستارہ ہے۔ ضلالت کی تاریکی شہروں کے درمیان ، جنگلوں اور سمندر کی گہرائیوں میں راہ بتانے والا ہے۔

ا مالی کی کرنے والا ہے۔ ا مالی کی مانند ہے جوکسی ا مالی کا کہ کا سے نجات دینے والا ہے اور وہ اس آگ کی مانند ہے جوکسی بلندی پرلوگوں کوراستہ وکھانے کے لیےروشن کی جائے۔

اور جوامات الگ ہواوہ ہلاک ہوگیا۔

ا ما المسلم الم

رساله نور الانوار الله نور ا

ا ماہم المہ المہ المہ من کے لیے مہر بان ساتھی ہے اور مہر بان باپ ہے اور سگا بھائی ہے اور اتنا مہر بان ہوتی ہے۔ اور اتنا مہر بان ہے جیسے نیک ماں اپنے چھوٹے بچے پر مہر بان ہوتی ہے۔ مصیبتوں میں لوگوں کا فریادرس ہے۔

ا مالی خدا کا امین ہے اللہ کی مخلوق میں اللہ کی جمت ہے اور لوگوں پر اللہ کا خلیفہ ہے اور اللہ کی طرف وعوت دینے والا ہے۔ اور حرم خداسے دشمنوں کو دور کرنے والا ہے۔

ا مالا کا ایمالی ای مخصوص اور علم سے موسوم ہوتا ہے۔ وہ دین کے نطام کو درست کرنے والا ہے۔ مسلمانوں کی عزت ہے منافقوں کے لیے غیض وغضب اور کا فروں کے لیے ہلاکت

اماً میں اس کے دمانہ میں واحد و بگانہ ہوتا ہے۔ کوئی فضل و کمال میں اس کے برابزہیں ہوتا۔ اور نہ کوئی عالم اس کے مقابلہ کا ہوتا ہے۔ نہ ہی اس کا کوئی بدل پایا جاتا ہے۔ نہ ہی کوئی اس کا مثل ونظیر ہوتا ہے۔ وہ بغیر کسی اکتساب اور خدا سے طلب کے ساتھ ہرفتم کی فضیلت سے خصوص ہوتا ہے۔ بیدا کتساب اس سے خدا کی طرف سے مخصوص ہوتا ہے۔ بیدا کتساب اس سے خدا کی طرف سے مخصوص ہوتا ہے۔ بیس کون ہے کہ امام کی معرفت تا مہ حاصل کر سکے؟

یا امالی است کے اختیار میں ہو، ہائے ہائے لوگوں کی عقلیں گراہ ہوگئ ہیں اور فہم واداراک سرگشتہ اور پریشان ہیں ،عقول جیران ہیں اور آئکھیں ادارک سے قاصر ہیں۔اور بڑے بڑے لوگ اس امر میں حقیر ثابت ہوئے۔ حکماء جیران ہوگئے،

ذی عقل چکرا گئے ،خطیب عاجز ہو گئے ،عقول پر جہالت کا پردہ پڑ گیا ،شعراء تھک کررہ گئے ،اہل ادب عاجز ہو گئے ،صاحبان بلاغت دم تو ڈ گئے۔

ا ما المسلمان المسلمان کی ایک شان کو بھی بیان نہ کر سکے اوراس کی کسی ایک فضیات کی بھی تعریف نہ کر سکے ۔ انہوں نے اپنے بجز کا قر ارکیا اورا پی کو تا ہی کے قائل ہوئے۔
پس جب امالی کے ایک وصف کا بیصال ہے تو تمام صفات کو کس کی طاقت ہے کہ بیان کر سکے اوران کے حقائق پر روشنی ڈالے۔ یا اس امر امامت کے متعلق پچھ سکے یا کوئی ایسا آوی پا سکے جواسے امر دین میں اسے بے پرواہ کر سکے ۔ یا اس مرتبہ کو کی ایسا آوی پا سکے جواسے امر دین میں اسے بے پرواہ کر سکے ۔ یا اس مرتبہ کو کیسے امرامامت کے متعلق وہ پچھ بیان کر ہے۔ ایسا کوئی بھی نہیں کرسکتا ہے۔
دراصل امالی کا مرتبہ ثریا ستار کے سے بھی زیادہ بلند ہے پکڑنے والا اس مرتبہ کو کیسے کیڈ سکت اور وصف بیان کر سکتے ہیں ۔ ایسی صورت میں امالی نہیں ہے وہ امالی کا مقتبار نہیں عقلوں کی رسائی نہیں ہے وہ امالی اللہ کا مورت میں امالی نہیں ہے وہ امالی کا مورت میں امالی نہیں ہے وہ امالی کا مورت میں امالی کا مورت میں امالی نہیں ہے وہ امالی کا مورت میں امالی نہیں ہے وہ امالی کا مورت میں امالی کو مورت میں امالی کی دورا کی درائی نہیں ہے وہ امالی کا مورت میں امالی کی درائی کی درائی کی درائی کو مورت میں امالی کی درائی کی درائی کی درائی کی درائی کی درائی کی درائی امالی کی بین کا کا ختیا رہیں عقلوں کی درائی کی درائی کی درائی کی درائی کی درائی کا کی درائی کی درائی کی درائی کی درائی کی درائیں کی درائی کی درائی کا کو درائیں کی درائی کی درائی

کیاتم بیگان کرتے ہوکہ امامت آل رسول طرخ النہ کے غیر میں پائی جاتی ہے؟ خدا کی قتم الوگوں کے نفسوں نے ان کو جھٹلایا ہے اور ان کے نفسوں نے ان کو انہا کی باطل امور میں پھانس رکھا ہے۔ وہ او پر کو چڑھے تخت چڑھائی پھران کے قدم پہنتی کی طرف تھیلے۔ انہوں نے اپنی تباہی کرنے والی ناقص عقلوں سے امام بنانے کا ارادہ کیا۔ پس حقیقی امام سے ان کی دوری بڑھتی گئی خدا ان کو ہلاک کرے یہ کہال بہکے جارہے ہیں۔ انہوں نے سخت کام کا ارادہ کیا ہے۔ اور فتر اء پر دازی کی اور بہت

اختیار کرسکیں۔کہاں امامت جیسی چیز اور کہاں عقول انسانی 🚤

رسالة نور الانوار الله المسلمة المسلمة

جب الله اوراس كارسول مى امركوط فرمادين توكسي مؤمن اورمومنه كواپيخ معاملے ميں كوئى اختيار نہيں اور الله فرما تا ہے تہيں كيا ہو گيا ہے اور تم كيسا تھم لگاتے ہو؟

آیاتمہارے پاس قرآن کےعلاوہ کوئی اور کتاب ہے جس کاتم درس لیتے ہو کیاتمہارے لیے کوئی ایسی چیز ہے جس کی تم خبر دیتے ہو۔ یا تمہارا ہم سے قیامت کے دن کوکوئی معاہدہ ہے کہتم اس کے تعلق حکم کرتے ہو۔

اےرسول طرق آیم ان سے پوچھوکہ کون ان میں ان عہدوں کا ضامن ہے ؟ کیا ان میں خدا کے شریک ہیں؟ پس ااگرتم سے ہوتو اپنے ان شریکوں کو بلاؤ۔

کیا میں خدا کے شریک ہیں؟ پس ااگرتم سے ہوتو اپنے ان شریکوں کو بلاؤ۔

کیا میں فر آئی میں تدبر نہیں کرتے یا ان کے دلوں پر مہریں لگی ہوئی ہوئی ہیں کہ ہم نے ہیں یا ان کے دلوں پر تا لے پڑے ہوئے ہیں۔ وہ نہیں سمجھتے کیا وہ کہتے ہیں کہ ہم نے سن لیا ہے۔ در حالا نکہ وہ نہیں سنتے۔

خدا کے نزدیک روز مین پربدترین چلنے والے گوئے بہرے ہیں جو سجھتے ہی نہیں۔اگر اللہ جانتا کہ ان میں کوئی بہتری ہے تو ضرور ان کوسنا تا لیکن اگروہ سنتے تو روگر دانی کرکے بھاگ جاتے۔

> یا انہوں نے کہا ہم نے سنا اور نا فر مانی کی۔ بلكه يةوخدا كافضل بيجسي حيابتا بعطا كرتاب ليس اس صورت ميں اماليم الكيم علق ان كا ختيار كيا امام عالم ہوتاہے کوئی چیزاس سے پیشیدہ نہیں۔ اموردین کی رمایت کرنے والا ہوتا ہے تو قف نہیں کرتا۔ معدن قدس وطهارت موتاہے۔ صاحب زمدوعبادت موتاكب صاحب علم ہدایت ہوتا ہے۔ دعائے رسول سے مخصوص ہوتا ہے۔ ئسل سيده بتول ہوتا ہے۔ اس کےنسب میں کھوٹ نہیں ہوتی۔ کوئی شرافت نسب میں اس کے برابز ہیں ہوتا۔

وہ خاندان قریش سے ہوتا ہے۔ اور خاندان بنی ہاشم میں سے ہوتا ہے۔ وہ عترت رسول الشائیلیم سے ہوتا ہے۔

وہ مرضی الہمٰل کا حاہیے والا ہوتا ہے۔ وہ تمام اشراف کاشرف ہوتا ہے۔ وہ عبدالمناف کی شاخ ہوتا ہے۔ وہلم کوتر تی دینے والا ہوتا ہے۔ وہ حلم سے پر ہوتا ہے۔ وہ جامع شرا نطامات ہوتا ہے۔ وه سیاست الهیه کاعالم ہوتاہے۔ اس کی اطاعت لوگوں پر فرض ہوتی ہے۔ امرخدا کا قائم کرنے والا ہوتاہے۔ خداکے بندوں کونصیحت کرنے والا ہوتاہے۔ دین خدا کا نگہبان ہوتا ہے۔ انبیاءاورآئمہ هدی البھا کوخدا کی تائید حاصل ہوئی ہے۔ علم وحكمت الهيد كے خزانہ دار ہوتے ہیں جوان كے علاوہ سى اور كونہيں ملتى۔

پس ان کاعلم تمام اہل زمانہ کے علم سے زیادہ ہوتا ہے۔ جیسا کفر مایا کہ جوت کی طرف ہدایت کرتا ہے وہ زیاہ پیروی کرانے کاحق دار ہے۔ اس شخص کی نسبت جوخود محمات دی ہدایت ہے۔ پس تمہیں کیا ہوگیا ہے تم کیسا حکم کرتے ہواور یہ بھی فر مایا جسے حکمت دی گئی اسے خیر کثیر دی گئی۔ اللہ نے یہ بھی فر مایا ہے کہ تم پر طالوت کو چنا گیا اور اس کوعلم و جسم میں تم پر فضیلت دی گئی۔ اور اللہ جس کے چاہتا ہے ملک کا مالک بنا دیتا ہے وہ

رساله نور الانوار -----

بڑی وسعت والا بڑا جاننے والا ہے۔

اوراپنے نبی سے فرمایا تہارے اوپر کتاب اور حکمت کونازل فرمایا اوراس کی تعلیم دی اور بہتہارے اوپر خدا کا بڑافضل وکرم تھا لورا پنے نبی کی عترت کے بارے میں فرمایا!

کیالوگ حسد کرتے ہیں اس چیز پر جوہم نے اپنے نصل سے ان کودی ہے۔
پس ہم نے ابراہیم کو کتاب وحکمت دی اور انہیں ملک عظیم دیا پس ان میں سے بعض
لوگ ایمان لائے اور بعض ایمان سے بے نصیب رہے اور ان کے لیے جہنم کے شعلے
کافی ہیں ۔ پس جب خدا کس بندے کو اپنے بندوں کے امور کی اصلاح کے لیے نتخب
کرتا ہے تو اس کام کے لیے اس کے سینے کو کھول دیتا ہے اور حکمت کے چشمے اس کے
دل میں ودیعت فرما تا ہے اور الے معم عطا کرتا ہے پس وہ کسی بھی سوال کے جواب میں
عاجر نہیں ہوتا نہ ہی وہ کسی مسئلے میں چیران ہوتا ہے۔ وہ معصوم ہے اور خدا اس کی تائید
فرما تا ہے ۔ وہ گنا ہوں سے بالکل محفوظ ہوتا ہے۔ یہ صفات خدا اسے اس لیے عطا
فرما تا ہے ۔ وہ گنا ہوں یہ وہ اللہ کی ججت ہو۔

بیاللہ کافضل ہے جے جا ہتا ہے عطا کرتا ہے اور اللہ صاحب فضل عظیم ہے
پس آیا لوگ ایسا امام بنانے پر قادر ہیں کہ وہ اس کوانتخاب کرلیں۔ اور ان صفات
والے پروہ کسی اور کومقدم کردیں۔ رب کعبہ کی شم انہوں نے کتاب خدا کو پس پشت
ڈال دیا ہے گویا وہ جانتے ہی نہیں در حالا نکہ کتاب خدا میں ہدایت اور شفا ہے انہوں
نے کتاب خدا کوچھوڑ کراپنی خواہشوں کا اتباع کیا خدانے ان کی ندمت کی ان کودشن

رکھااوران کے لیے ہلاکت ہے۔اس نے فرمایا ہے کہ اس سے زیادہ گراہ کون ہوگا جو ہدایت خدا کے بغیر اپنی خواہشات کا اتباع کرے۔ بے شک خدا ظالم لوگوں کے ہدایت نہیں کرتا اور فرما تا ہے ہلاکت ہے ان لوگوں کے لیے جن کے اعمال ختم ہو جا کیں گے۔اور خدا نے فرمایا خدا اورا بمان والوں کی ان سے خت وشمنی ہے۔خدا نے ہرمتکبراور جبار کے دل پر مہر لگا وی ہے۔اور بکثر ت درود سلام ہو محمد طبی آئی اوران کی آل بیا اوران کی آل بیا اور ان کی ہے۔

# خطبها مام جعفر صادق علالتكام

رساله نور الإنوار ......

ذریعے سے حاصل ہوتے ہیں اور خدا اپنے بندوں کے اعمال کوقبول نہیں کرتا جب تک امالی ایستان کی معرفت نہ ہو۔ امام شکوک کو دور کرتا ہے فتنوں کے شبہات مٹاتا ہے۔ سنت نبی کو جاری کرنے والا ہوتا ہے۔خدانے این مخلوق کی ہدایت کے لیے اولاد حسین علیقہ ہے امامت کا انتخاب کیا اور ایک کے بعد دوسرے کو چنا اور اللہ ان سے راضی ہوااوراللہ نے ان کے ذریعے اپنی مخلوق کی ہدایت کی۔جب ایک امام دنیا سے رخصت ہوا تواس کی جگہ دوسراا مام عین کیا جواللہ کی طرف سے وحدا نیت کاروش نشان ، روشنی پھیلائے والا ہادی ، دین کوطافت دینے والا امام اور کا تنات عالم میں اللہ کی جحت ہوتا ہے۔ جوآئمہ صدی طبط<sup>ا</sup> خدا کی طرف سے امام ہیں وہ حق کی طرف ہدایت كرتے ہيں اور معاملات ميں عدل وانصاف سے كام ليتے ہيں۔ وہ مخلوق براللہ كے نگہبان ہیں۔وہ خداکے بندول کے لیے باعث ہدایت ہیں۔ان کے نور سے شہروں میں روشنی ہے۔اورلوگوں کی اولا دان کی برکت سے موحاصل کرتی ہے۔خدانے ان کولوگوں کے لیےزندگی قرار دیا ہے۔وہ اندھیروں میں روشنیاں ہیں،وہ کلام البیل کی تنجیال ہیں، وہ اسلام کے ستون ہیں۔اللّٰد کا ارادہ ان کے متعلق چاری ہوا امام خدا کا پیندیده ہوتا ہے،رسول خداملی آیکم کامقبول ہوتا ہے اور اسرارالیہہ کا امین ہوتا ہے اور قائم رہنے والی امیدگاہ ہوتا ہے۔خدا کامنتنب بندہ ہوتا ہے۔خدانے ان صفات اور کمال التفات سے ان کو چنا ہوتا ہے۔ جب کہ عالم ذرییں اسے خلق فرمایا۔ ابھی مخلوقات عالم کوخلق نہیں فر مایا تھا اور ان کوایئے عرش کے دائنی طرف جگہ دی اور ان کو حكمت عطاكى \_الله نے اپنے علم غيب كے ليے امام كو چنااوراس كوطہارت سے مخصوص رساله نور الانوار .....

کیا۔ امام اور اولا دآ دیم اکا بقیداور ذریت نوط اسے ہوتا ہے۔ اور آل ابراہیم اکا بیسے اور آل ابراہیم اکا بیسے میں برگزیدہ ہے، آل ابراہیم اکا خلاصہ ہوتا ہے۔ مجمد طلق آلیم کا جگر پارہ ہوتا ہے، ہمیشہ خدا کی آئے اس کی تکہبانی کرتی ہے۔

میں اس کی تکہبانی کرتی ہے اور اپنے پردے میں اس کی تکہبانی کرتی ہے۔ شیطان اور اس کا لشکرامام کے قریب بھی نہیں جاسکتے۔ خدا ہرفاست کی سرشی سے امام کو محفوظ رکھتا ہے۔ اور ہر برائی سے دور رکھتا ہے، عیب سے بری رکھتا ہے۔ آفات سے بیاتا سے اور امام کی حفاظت فرما تا ہے۔

امام اول عمر سے علم اور نیکی سے متصف ہوتا ہے اور آخر عمر تک عفت ، علم اور فضل سے تعلق رکھتا ہے۔ اور اپنے باپ کے امر پر قائم رہتا ہے اور باپ کی زندگی میں گویائی سے خاموش رہتا ہے۔ جب اس کے باپ کی مدت حیات ختم ہوتی ہے اور اس کی باپ کی مدت حیات ختم ہوتی ہے اور اس کی امامت کا زماند آتا ہے اور ارادہ البی اس کو جمت قرار دیتا ہے تو اس کے بعد امر البی اس سے متعلق ہوتا ہے اور دین کے معاملات اس کے میں وہوتے ہیں۔ اور خد اس کے اپنے بندوں پر جمت قرار دیتا ہے۔

اورا پیشروں میں اس سے اپنے دین کو قائم کرتا ہے۔ خدا کی روسے اس کی تا ئید کرتا ہے اسے اپناعلم عطا کرتا ہے۔ اور حق وباطل میں فیصلہ کرنے والے بیان سے آگاہ کرتا ہے۔ خدا اپنے راز امام کے سپر دکرتا ہے اور اس کو امر عظیم انجام دینے کے لیے بلاتا ہے اور اس کی فضیلت سے آگاہ کرتا ہے۔ خلاق کے لیے اس کو نشان مدایت قرار دیتا ہے۔ خدا کے امام کو اہل علم کے لیے ججت اور اہل دین کے لیے روشنی بنایا ہے۔ اور اپنے بندول پر اس کو ایک رکن مشحکم قرار دیا ہے۔ اللہ نے

رساله نور الانوار .....

اسے امامت کے لیے پیندکیا ہے اور امام کواللہ نے اپنے علم کا محافظ بنایا اپنی حکمت کو امام کے اندر پوشیدہ رکھا۔ اور امردین کے لیے امام کو چنا ، فرائض وحدود کا علم عطا کیا۔

پس امام عدل وانصاف سے کام لیتا ہے۔
جب صاحبان جہالت چیرت میں سے جھڑ الولوگ جیران سے یہ ہدایت ایک چیکدار نور سے تھی اور سے بیان امراض قلبی کوشفا دینے والا ہے۔ حق واضح اور بیان روش ہے اور ہدایت اس نج پرتھی جوطریقہ ان کے آبائے طاہرین کا ہے پس ایسے عالم امام کے مق سے کوئی بھی جاہل نہیں ہوگا گرشتی ، اور کوئی بھی واکر دانی نہیں کرے گا گر گراہ ، اور کوئی بھی روگر دانی نہیں کرے گا گر شراہ ، اور کوئی بھی روگر دانی نہیں کرے گا گر شراہ ، اور کوئی بھی روگر دانی نہیں کرے گا گر شراہ ، اور کوئی بھی روگر دانی نہیں کرے گا گر گراہ ، اور کوئی بھی روگر دانی نہیں کرے گا گر گراہ ، اور کوئی بھی روگر دانی نہیں کرے گا گر گراہ ، اور کوئی بھی روگر دانی نہیں کرے گا گر گراہ ، اور کوئی بھی روگر دانی نہیں کرے گا گر گراہ ، اور کوئی بھی روگر دانی نہیں کرے گا گر گراہ ، اور کوئی بھی روگر دانی نہیں کرے گا گر گراہ ، اور کوئی بھی روگر دانی نہیں کرے گا گر گراہ ، اور کوئی بھی روگر دانی نہیں کرے گا گر گراہ ، اور کوئی بھی روگر دانی نہیں کرے گا گر گراہ ، اور کوئی بھی دور دانی نہیں کرے گا گر گراہ ، اور کوئی بھی دور دانی نہیں کرے گا گر گراہ ، اور کوئی بھی دور در انی نہیں کرے والا۔

الحمد لله و شكرا لاهل البيت النبوة

رساله نور الانوار .....

(2) ذكر على عباده النظر الى وجه على عباده حب على عباده حب على عباده

علی علایتم کا و رعبادت ہے علی الملائم کے چہرہ کی طرف دیکھنا عبادت ہے علی علاقہ کی محبت عبادت ہے۔ اللہ اللہ کی محبت عبادت ہے۔ (حدیث نبوی)



منولف علامه بزرگوار شخ علی مازی شا میرودی

ترجمه وتقيق

سمن العُلامة الصرف ألمي فاضل الإن

يرَ نسكِل: جَامِعَ لَا الْعِلْوَمْ لَا مَان

## ضابطه داحة ومحفن

| دفع الريب عن علم الغيب            | نام كتأب   |
|-----------------------------------|------------|
| علامه برگوارعلی نمازی شاهرودی     | مولف       |
| عقيق العلماء علامه ناصر بطين بأشي | ترجمه و تح |
| پنسپل مدرسه باب العلوم مآثان      |            |
| سیدانشاراحد گردیزی                | ناثر       |
| غلام مصطفیٰ صادقی                 | گپوزنگ     |
| 1100 جلد                          | تعداد      |
| 2009                              | طبع اول    |
|                                   |            |
|                                   |            |

ملنے کا پہتہ مدرسہ باب العلوم چوک نوال شہرابدالی روڈ ملتان 0300-7336499

|    | 2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | رفع الريب عن علم الغيب                                                                             |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1  | en e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | معصومین علیطان کاعلم غیب.                                                                          |
| 3  | ،<br>سے ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ا مام علائلة كالتعين خدااوررسول خداط في ليتنم كرنا _                                               |
| 3  | The second secon | وَ اخْتَارَ مُوسَى قَوْمَهُ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ وَالْحَمَارَ مُوسَى قَوْمَهُ ﴿ ﴿ وَالْحَمَارَ مُوسَى اللَّهِ |
| 4  | erior — more promoto de la company de la com | وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَى لَنْ نُؤْمِن ﴿                                                           |
| 6  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَيُظْهِرعالِمُ الْغَيْبِ فَلاَيُظْهِر                                        |
| 6  | en e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ                                                                   |
| 7  | and the second s | يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ                                              |
| 8  | Commence of the commence of th | فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ                                                                            |
| 8  | and the second second second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | آ قائی ہاشم فاتح:                                                                                  |
| 8  | er e d'an e ma en e en                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | آ قائی مروت                                                                                        |
| 8  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | آ قائی امامی                                                                                       |
| 9  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَتَعْلَمُون ﴿                                                      |
| 10 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وَمِنْ أَهْلِ الْمَلِينَةِ مَرَدُوا عَلَى .                                                        |
| 10 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | علم کی دوشتنیں                                                                                     |
| 10 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | علم ذاتی 🔐 د د د د د د د د د د د د د د د د د د                                                     |
| 11 | ÷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | قَالُوا شُبْحَانَكَ لاَعِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَ                                           |
| 12 | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُون -                                                         |
| 12 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تنين مقامات                                                                                        |
| 12 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مقام اول                                                                                           |
| 3  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فصل اول: ،                                                                                         |

|    | 3)           | *********                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | رفع الريب عن علم الغيب                                |
|----|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| 13 |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | آیت اول                                               |
| 14 | <b>(,•</b> ) |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | آيت دوم:                                              |
| 15 | *******      | nerseen dan militaria.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | حديث اول: مسلم من مسلم من مسلم                        |
| 16 |              | and the second s | معقٰغیب                                               |
| 17 | ** ***       | erakan kan di direktirak erakan kan di direktirak di direktirak di direktirak di direktirak di direktirak di d                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | حدیث دوم:<br>م                                        |
| 18 |              | in the second of | اگرتونے اسے تل نہ کیا تو میں امام نہیں                |
| 19 | ****         | ar arantal (a. la Marinesi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | محر بن فضل الهاشي                                     |
| 21 | *1 ***       | 116 - 1 - 2122 (11 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | رضًا المتحان ليس بالمتحان ليس                         |
| 25 |              | A State of the Control of the Contro | حدیث چہارم:<br>خ                                      |
| 27 |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | حديث يَجْمُ ٢٠٠٠                                      |
| 27 | ***          | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | حدیث شم مسیم می سید در می است.                        |
| 27 | a            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | حديث بمفتم .                                          |
| 27 | ****         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | حديث بشتم:                                            |
| 28 |              | A CONTRACTOR OF STREET                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | حديث تمم:                                             |
| 28 | .10.         | and the second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | حديث وتم . ٠٠٠                                        |
| 30 |              | rigen ja valanden in alle eriken.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | بدراقم الحروف:                                        |
| 31 | ****         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>څواڼ</b> د استان استان استان استان اوستان اوستان ا |
| 32 |              | erana er                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ا الله الله الله الله الله الله الله ال               |
| 32 |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | آيت وم وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ                   |
| 32 | 100 × 400    | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | چہار مطلب خداوندعالم نے بیان کئے ہیں                  |

| <u> </u> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | (دفع الريب علم الغيب سسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 32       | جمله دوم وسوم: مخلوقات کے اعمال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 35       | حديث اول: ٠٠٠٠ ، ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 36       | حديث ووم: ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ المستقدين المدالة المستقدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 36       | عديث وم سنده سند سند سند مستور المستورين المستورين المستورين المستورين المستورين المستورين المستورين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 36       | البوبكراورغمر نے عرض كيا: اما ثم بيين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 37       | مديث چهارم ، د د د د د د د د د د د د د د د د د د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 38       | مديث پنجم المستدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 43       | آيت پنجم : د د مستند منظم المستند منظم المستند |
| 45       | آیت شیم در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 45       | چندایک اورآیات کاترجمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 45       | اول اول اول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 45       | ووم: سبب بالناب بالسيسين بالناب بالسيسين بالناب بالمستدين بالمائي بالمستدين بالمستدين بالمستدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|          | کتاب مبین وہی قرآن پاک ہے کافی روایات سے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 46       | ا ثابت ہوتا ہے کہ کتاب بین قرآن پاک ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 46       | ول در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 46       | The second secon |
| 47       | سوم: سال معالم المالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 47       | چارې د د د د د د د د د د د د د د د د د د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 47       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 47       | عشم - بالمنافع المنافع ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

|     | رفع الريب عن علم الغيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 47  | بفتم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 48  | ٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 50  | . وعم المعالمية المادي المادي المادي المادي المستسلم المادي المستسلم المادي المستسلم المادي المستسلم المادي الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 51  | آيت يازدهم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 52  | آيت دواز دېم د د د د د د د د د د د د د د د د د د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 55  | دوسری حدیث مصلی می در می در می می می در می                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 56  | حديث وم المن المن المن المن المن المن المن الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 59  | حديث چهارم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 63  | آيت سيزوهم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 64  | آيت چهاردهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 64  | آيت پانزدهم: المسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 65  | آیت ثانزدهم می در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| :66 | and the second s |
| 66  | آیت بفدیم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 66  | آیت بجدیم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 68  | آیت نونز دهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 68  | تفسيرلاهيين. من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 74  | څلاصهمطلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 73  | آيت بيست واول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 75  | آيت بيست وروم سند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

|     | (دفع الريب عن علم الغيب                                                                                         |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 76  | آیت بیت وسوم.                                                                                                   |
|     | آشوب میں نقل ہوئے ہیں .                                                                                         |
| 76  | آيت بيست و چېارم و پنجم:                                                                                        |
| 78  | آيت بيت وششم: ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠                                                             |
| 79  | آیت بیت و قتم:                                                                                                  |
| 79  | خداکے دوعلم                                                                                                     |
| 80  | فصل دوم بروم بروم بروم بروم بروم بروم بروم بر                                                                   |
| 88  | مقام دوم                                                                                                        |
| 88  | نوع اول                                                                                                         |
| 89  | روم را در المان |
| 90  | نوع دوم                                                                                                         |
| 90  | علم ذاتي ي                                                                                                      |
| 90  | علم مبذول                                                                                                       |
| 90  | ie 3 meg :                                                                                                      |
| 102 | نوع چهارم:                                                                                                      |
| 105 | نوع پنجم. در این در                                                         |
| 106 | نوعشم                                                                                                           |
| 118 | نوع شم                                                                                                          |
| 118 | نوعنم                                                                                                           |
| 120 | نوع وهم                                                                                                         |

|     | (دفع الريب عن علم الغيب سسس                                                            |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 121 | نوغيازوهم                                                                              |
| 121 | نوع دواز دهم سه                                    |
| 121 | نوع سيزوهم                                                                             |
| 122 | نوغ چهاردهم.                                                                           |
| 123 | نوع پایز دهم در سده در در سده در                   |
| 124 | نوع شانزدهم و در                                   |
| 124 | نوځ په غدهم سنده سنده سنده سنده سنده سنده سنده سنده                                    |
| 127 | نوع هيجد ۾                                                                             |
| 127 | نوع نوزدهم بر                                                                          |
| 128 | نوع بیت<br>نوع بیت و کیم                                                               |
| 129 | نوع بيت وكيم من                                    |
| 130 | نوع بيت ودوم                                                                           |
| 131 | نوع بيست وسوم                                                                          |
| 131 | نوع بيت و چهارم د د د                                                                  |
| 132 | نوعيست وپنجم من در                                 |
| 132 | نوعبيت وششم من                                     |
| 133 | نوع بيت وهفتم                                                                          |
| 133 | نوع بيت وهشتم مسه مسه مسه مسه مسه مسه مسه مسه مسه مس                                   |
| 135 | مقام سوم. در سده در سده در در سده در سده در سده در |
| 135 | "قدرت امام" می درود در درود در درود درود درود درود در                                  |

|     | (دفع الريب عن علم الغيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 140 | خلاصهمطلب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 141 | عالم المراجعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 141 | قصل اول ۱۰۰۰ ما در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 161 | خداکوونکم شده می در میشد و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 163 | ا <b>ول</b> المحافظ |
| 163 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 163 | - Land Carrier of the many of the many of the contract of the       |
| 163 | چهارم شد در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 165 | فصل دوم ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 169 | روایت دوم ۱۰۰ میلی می در در میلی در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 169 | روايت سوم سه سه سه سه در درايت سوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 170 | روايت چهارم. د د د ده د د ده د د ده د د د د د د د د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 171 | روايت پنجم من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 178 | دليل اول ما الما الما الما الما الما الما ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 178 | دليل دوم: ١٠٠٠ د ١٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 178 | وكيل سوم: من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 183 | خلاصة مطلب. ويستان ويست      |
| 197 | خلاصه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 197 | اول خاصر من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 197 | تكليف عامه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

Jabir abbas@yahoo.com

(دفع الريب عن علم الغيب المسال

فغ الريب عن العلم غيب معصوبين المام عيب

گذشته سالوں میں ایک دفعہ سفر حج کے بعد عراق کے مقدس شہر کاظمین میں

داخل ہوئے ..

آ قائی شیخ محد جعفرامای ،حاجی محسن مشکوة تهرانی اور آ قائی رضا مروت بھی اس سفر شده میرود

شريف ميں ميرے ہمراہ تھے ....

سب سے پہلے ہماری ملاقات آقائی سیدہاشم فاتے ہے ہوئی جو آقائی امامی کے دفیق خوا تا قائی امامی کے دفیق خاص تھے انہوں نے غیر معمولی معمولی معمولی میں معمولی میں معمولی معمول

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

2) وفع الريب عن علم الغيب اس وقت آ فآب عالم تاب نے اپنے انوار کو جمع کرنا شروع کررکھاتھا اور اس نے اپنی تمام روشنائی کوشب تاریک کے سپر دکر دیا تھا۔ خداوند بے نیاز کی درگاہ میں نیاز ونیایش کے بعد .....! ہم اپنے پیارے دوستوں کے سنگ ..... محترم جناب سیر ہاشم کے در دولت يرينيج .....!اس وقت خورشيداييخ هونكهت مين جاجيكا تفا اس نے ہم ہے بردہ کرلیا۔۔.اور ۔۔ بہاں تک کہ شرمیلی دہن کی شرح ہم سے کاملاً ایناچیره چھیالیا تھا کیکن اس کے شرارے درود بوار پراپنانورڈال رہے تھے .... لہذا ہمارے محرم میزبان نے اپنے معزز مہمانوں کیلئے بیٹھنے کا انتظام مکان کی حیوت بر کیا....! مجلس احباب آراسته ہو چک تھی 👫 مختلف موضوعات برگفتگو ہور ہی تھی ! یہاں تک کہ سید ہاشم فاتح نے دريافت كيا! لوگوں کواماً منتخب کرنے کاحق کیوں نہیں؟.....وہ اس مسکلہ میں خود مختار کیول ئېيىلىنى؟ حقیر نے عرض کیا؟ کیونکہ لوگ ایک دوسرے کے باطن سے آگاہ نہیں ہیں .....!وہ ظاہری صورت پراکتفانہیں کرسکتے؟ کیونکہ مکن ہےوہ کسی ایسے خص کوامام بنائیں جو ظاہراً نیک اور اچھا ہولیکن باطناً اس کا کردارمشکوک ہو بااس سے بھی واضح تر الفاظ میں بیان کروں ..... !''صورت میں بھیڑ اور سرت میں بھیڑ ماہو''

(دفع الريب عن علم الغيب ........

ك درجه تك نبيل بيني سكتے .....!

وَ اخْتَارَ مُوسَى قَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلًا لِمِيقَاتِنَا (۵۵) سوره اعراف: انہوں نے خداوند عالم کے عطا کردہ علم کے ذریعے ستر آدی منتخب کیے اور انہیں کوہ طور سیسی پرلائے تا کہ سیسی پیلوگ خدا کا کلام سیں سیا (دفع الريب عن علم الغيب المسلم

حضرت مولی علیته کا امتفاب امت اس طرح ثابت ہوا ..... او عام لوگوں کے انتخاب کے بارے میں تمہارا کیا خیال ہے .... ؟!

بقول شاعرا

از بشه لاغری چه خیزد

ُ جائی کہ عقاب پر بر برد

جہاں عقاب کے پر گرجاتے ہوں وہاں مجھر کی پرواز کی کیا حقیقت ہوگی .... ؟!

پس واضح ہے کہ امر امامت و خلافت حقہ الہیدلوگوں کے مشورے اور اکثریت سے ہرگز معرض وجود میں نہیں آسکا .....! جبیبا کہ امر نبوت ورسالت

بھی خدا کامعین کردہ ہےاسی طرح امرامامت بھی ....

آ قائی امامی: اس داستان اور حضرت خطر استان اور حضرت موسی النهاکی ساتھ حضرت موسی النهاکی سے مطلع نہیں سے مطلع

آیا ہمارے نبی اکرم طبع آیا ہم ہمی اسرار قلوب اور آئندہ ہونے والے حالات سے بے خبر منے ؟

|                             |                 |                    |             |                    | 1000                         |
|-----------------------------|-----------------|--------------------|-------------|--------------------|------------------------------|
| 5                           | ********        | غيب                | علم ال      | يب عو              | (دفع الر                     |
|                             |                 |                    |             |                    |                              |
| ئىح ہوتا ہے كەحفرت رسالت    | متواتر ہے وا    | ورروايات           | يات قرآنی ا | كيونكهآ            |                              |
| ر آئندہ حالات سے آگاہ       | ب ، گذشته او    | سرار قلوب          | ضمير اورا   | ير<br>بنجم ما في ا | پناه طلق گلا<br>پناه طلق گلا |
|                             |                 |                    |             |                    | بين                          |
| مام علائشان روایت طارق (    | وگ علم غیب ا    | : تعض لأ           | مإشم فاتح   | آ قائی             |                              |
|                             |                 | (                  | ي الغيوب    | طّلع عل            | الامامم                      |
| ہے کسی خاص اور اہم موضوع کو |                 |                    |             |                    |                              |
| white anyther               | !               | كياجاسكتا.         | ء ثابت نہیں | عياسة              | حديث ف                       |
| if winder                   |                 | المان ،            | شكوة: ('ج   | آ قائی معَ         |                              |
| اسكتابا                     | ابت نہیں کیا ج  | يب أمام كوث        | بثاي        | ال حد:             |                              |
| فيب فقط خداكى ذات ميں منحصر |                 |                    |             |                    |                              |
| ں گئے ہے۔۔۔۔۔۔!             | ، كي صلاحيت بنب | لو <i>حل کر</i> نے | ريعقده      | يديثهما            | ہے تو ریبہ                   |
| پ کیوں خاموش ہیں؟ کچھ       | ہے فرمایا! آر   | حقير -             | نے بندہ     | الماكي:            | آ قاكي                       |
|                             |                 |                    |             |                    | کہتے۔                        |
|                             |                 |                    | عين حيران   | **                 |                              |
| روش کو شب ظلمت کہا          |                 |                    |             |                    |                              |
| دون د ہاڑے چراغ جلا کراپنے  | کی ما نندہے ج   | )اليشخض            | ان کی مثال  |                    | جائے                         |

(دفع الريب عن علم الغيب نز ديك كوئي شے تلاش كرر ما ہوں ..... آیا کوئی صاحب عقل آ دمی اس بات کوقبول کرتا ہے کہ صبح صادق کوشام غاسق کہا جائے؟!ہرگزنہیں! پھر میں ان سے مخاطب ہوا ۔۔۔ کہتم نے سورہ جن کی آیت نمبر ۲۹ عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَيُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا (٢٦) نہیں پڑھی ہے ۔۔۔؟! خداعالم الغیب 2 وہ اینے غیب برکسی کوآ گاہ نہیں کرنا مگراییے رسولوں میں سے جیے پیند کرتا ہے.... كياتم في سوره آل عمران كي آيت بمروح ا (وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ کوہیں بڑھاہے ۔ ؟! خداتمہیں اپنے غیب برآ گاہ ہیں کرتا ہے لیکن (اس ام کیلئے) اپنے رسولوں میں سے جے ماہے چن لیتا ہے ... كيا منهاء ملبطة ميں حضرت خاتم الانبياء طبقي الله سے زيادہ كوئى پينديدہ نبي ب....؟! كەخدانے اسے بېندكركى علم غيب عطاكيا موسىي؟! كياتم .... كهه سكتة هو كه خدا نے صحیح نہيں كہا اور كلام كاحق اچھی طرح ادانہيں كيا. (دفع الريب عن علم الغيب مسمولة

یهان تک که هم ان دوآیا تول سے پینمبرا کرم النا آلیم کاعلم غیب ثابت کریں... کیا ہم بعض متعصبین کی طرح آ دھی آیت پراکتفا کر سکتے ہیں؟

عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا اور آيت كَ باقى حصر عَيْم بوشى كرلين؟!

ياس آيت (وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ) كومان ليس اورباق حصه كوچيورو دس؟!

گویا کوئی جہالشہ سے اس راہ میں قدم رکھتا ہے۔

اور کی مثال ایسے ہی ہے جیسے کسی شخص سے کہا جائے نماز کیوں نہیں پڑھتے ہو؟ تووہ جواب دے! خدانے نہیں فر مایاز

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاتَّقْرَبُوا الصَّلاقَ

نماز ك قريب نه جاوً!

أوردوسرى جَكَة فرمايا: (فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ (٣) ماعون)

نمازیوں کیلئے ویل اور جہنم ہے۔ ...!

دریں اثناء آقائی فات کے کا نوکر محمد مشہدی آیا اور اس نے بڑی خوبصورت آواز میں بوجھا:

صاحبان چائے پسندفر مائیں گے؟! تمام صاحبان نے کہا: نیکی کا کیا یو چھنا!

(دفع الريب عن علم الغيب آ قائی مروت: مزاح کے انداز میں بولے بحسنین کی سبیل نہیں ہوتی ہے (فارس میں سبيل مونچھوں کو کہا جاتا ہے) آ قائی امامی: اس آیت شریف کا کیامطلب ہے؟! ' قائی مروت: لیعنی نیکی کرنے والوں پر کوئی اشکال اور اعتر اض نہیں ہے! نیکی ہر وقت کی جاسکتی ہے !! آ قائی امامی سے دونوں آیات شریفہ یا ان میں سے ایک بھی قرآن یاک پرایمان ر کھنے والوں کیلئے ثابت کرتی ہے کہ پنجمبرا کرم ملتی کیا ہے کا خیب جانتے ہیں! جب بية ثابت موچكا ب كه نبي اكرم الله وسياع على غيب جانته بين توبطورمسلم بيه بھی ماننا پڑے گا کہ حضرت علی لیٹ ابھی علم غیب جانتے ہیں ۔۔۔ کیونکہ حضرت علی نفس بغيمبر طبقي المرم بين اورآت علائلة بهي غيب مطلع بين المسالة آ قائی مروت: لیکن قرآن یاک میں دوسری آبات ان دو آبات کی مخالف حقیر نے عرض کیا: .... جو کچھآ پ نے سمجھا ہے وہ صحیح نہیں ہے قر آن مجید میں بالکل اختلاف نہیں ہے اگر کسی کو مساطا ہری طور پر قرآنی آیات مختلف نظر آئیں تو اسے جاہیے کہ وہ آئمہ مدی اللہ مالکہ کی طرف رجوع کرے کیونکہ قران مجید کا ساراعلم ان کے پاس ہے.....! اگر قرآنی آیات کی طرف رجوع کیا جائے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ مخلوق سے

(وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ (٢ ١ ٢ بقره)

خداجانتا ہے تم نہیں جانے!

یہ ہے کہ خدا کاعلم ذاتی ءاز لی اور ابدی ہے اور تمہارے پاس علم ذاتی نہیں ہے۔ ہے کہ خدا کاعلم ذاتی نہیں ہے۔ ہے ا

عبارت دیگر. وہی علم ذاتی جو کہ آیت کے طول میں خالق کیلئے ثابت کیا گیا ہے آخر آیت میں اسی علم ذاتی کی مخلوق سے نفی کی گئی ہے! پس جوحقیقت مخلوق سے خالق کیلئے ثابت کی گئی ہے مخلوق سے ملب کی گئی ہے!

اس آیت میں علم وہبی کو ثابت کیا گیاہے۔ ۔۔۔۔ کوئی بھی بینیں کہ سکتاہے آیت (وَ أَنْتُمْ لاَتَعْلَمُونَ) اس آیت (وَ أَنْتُمْ لاَتَعْلَمُونَ) ہے منافات رکھتی ہے! مندرجہ ذیل آیت میں علم ذاتی کی نفی کی گئی ہے۔!

(دفع الريب عن علم الغيب ......

(وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النَّفَاقِ لاَتَعْلَمُهُم) سوره براة ..... الله مدینه میں سے بعض لوگ نفاق برثابت ہیں آپ انہیں جانتے ہیں! یعنی آپ طلط ای طور پڑھیں جانتے (خدا کے عطا کردہ علم سے جانتے ہیں) سورہ کل 24 میں ہے

(وَاللهُ أَخْرَ جَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لاَتَعْلَمُونَ شَيْئًا) خدانے جب مہیں تبہاری ماؤں کے شکم سے نکالاتو تم پھے بھی ہی جی میں جانتے تھے! لینی تبہاراعلم ذاتی نہیں ہے۔

علم کی دونشمیں ہیں۔...

(۱) علم ذاتی: از لی اورابدی جوکسی کی مجنش و عطانبیں ہوتا ہے... اور کسی سے حاصل بھی نہیں کیا جاسکتا ہے!

اور بہ خداوند متعال کاعلم ہے!

ا ) وہ علم جو غیر سے حاصل کیا جاتا ہے! اور بیام ذاتی نہیں ہے ۔ اور بیخلوق کاعلم ہے ۔ اور بیخلوق کاعلم ہے ۔ اور بیخلوق ہے اور کیا گئا ہے ۔ اور کافلوق کے باس بھی علم ذاتی نہیں ہے اور گلوق کاعلم غیر ذاتی ہے اور بیہ بات واضح ہے کہ مندرجہ بالا دوآ بات میں ( لا تَسَعْلَمُ مُن کی گئے ہے نہ کہ عطائی کی ۔۔۔ ہے ( لا تَعْلَمُ ہُم مَا مُن کی کافل کی کام خاتی کی گئی ہے نہ کہ عطائی کی ۔۔۔ کیونکہ علم دیگران اور اسے علم کو تھم وجدان سے ورک کرتے ہیں ۔۔۔!

رفع الريب عن علم الغيب قرآن مجيد كى كافى آيات ال بات يردلالت كرتى بين كه خدانے پينمبران ، ملائكه اور اینے خاص بندوں کو جتنا حام اسے علم عطا کیا ہے .... جیسا کہ ملائکہ نے عرض (قَالُوا شُبْحَانَكَ لاَعِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (٣٢ بقره) ہارے پاس اتنائی علم ہے جتنا تونے عطا کیاہے دوسرےمقام رفر مایا: (قُلْ هَلْ يَسْتُوى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ) كياصاحبان علم اوربيعلم ساري بوسكته بين ...... ؟! اوربھی کافی آیات ہیں جوانبیاءکرام کے کم پردلالت کرتی ہیں۔ اور فرشتوں سے علم ذاتی کی نفی کی گئی ہے کا خدا کے عطا کر دہ علم کی نفی نہیں کی گئی ۔۔۔۔۔ لہذا قرآن مجید کی آیات کے ساتھ البنیک ایک کی تفسیر کو ضمیمہ کیا جائے تا

اور ہمیں من کو تلاش کرنا جا ہے۔۔۔۔ پس آئمہ صدی علیمانا کی مراد بھی واضح ہو چکی ہے جو اپنی مناجات میں کہتے ہیں اے اللہ تو عالم ہے اور ہم ۔۔۔۔) یعنی ہماراعلم ذاتی نہیں ہے بلکہ تیری عطاہے ۔۔۔۔۔

کہ انسان گمراہی ہے نے جائے .....!

میرے بیارے دوستو! آیات وروایات پنیمبرا کرمطل کی ایم اور آئمہ هدی ملجنا کا عالم

حفع الربب عن علم الغیب مین تو ہم خلاف نظر آتا ہے ان کوہم تین غیب ہونا ثابت کرتی ہیں اور وہ آیات کہ جن میں تو ہم خلاف نظر آتا ہے ان کوہم تین مقام اول: وہ آیات کہ جن سے علم غیب ثابت ہوتا ہے۔۔۔۔ مقام ووم: وہ روایات جومعمو میں گئی کے لئے علم غیب ثابت کرتی ہیں مقام سوم: پیغیبرا کرم طلق کی آئی اور آئم کہ دئد کی گئی گئی کہ اور آئم کہ دئد کی گئی گئی کے دلاف تو ہم ہوتا ہے خاتمہ: ان آیات وروایات کا جواب جن کے خلاف تو ہم ہوتا ہے مقام اول:

ردفع الريب عن علم الغيب المسلم

## فصل اول

آيات كريمه جويبغيراكم طلق أللم اورآئمه هُدى اللهما كيلي علم غيب ثابت

ڪرتي ہيں ...

آ يت اول (وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللهَ يَجْتَبِي

مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاء) آلِ عران ١٤٩

(دفع الريب عن علم الغيب مسمعان علم الغيب

رسولوں کو چن لیا ہے روز روشن کی طرح واضح ہے کہ بیغیمرا کرم طلق لیکھ میں سب سے زیادہ برگزیدہ ہیں اور تمام انبیا ﷺ سے افضل و برتز ہیں

یہ بات بھی پُر واضح ہے کہ آئمہ هدی علیات اسول اکرم طلق کیا آئم کے علم کے وارث ہیں است بھی پُر واضح ہے کہ آئمہ هدی علیات ہیں اس بنا پراس کے بید حضرات اللہ اللہ علم غیب جانتے ہیں است

آيت دوم: (عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَيُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا (٢٦: سوره جن

جَلَّهِ إِلَّا مَنْ اَرْتَضَى مِنْ رَسُولٍ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَكَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا (٢٧سوره جن)

کوحضرت رسول اکرم طلخ اللّه می پر منطق کرسکتے ہیں مسلم کہا کہان دوآیات مجیدہ کا ظاہر بھی ہی ہے ۔ اور یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہاس سے مراد خودعلی مرتضی اس کے متعلق مرتضی کا دات سے ہیں اس کے متعلق

15 ردفع الريب عن علم الغيب علامعلی بن ابراهیم فی کا کلام بھی آئے گا (انشاءاللہ) شیعہ وسی تفسیر کتب میں ہے کہ بغیمرا کرم طبع کیا ہم نے فرمایا: عاعلائنا مجھ سے ہیں اور میں علی علائنا کے سے ہوں جبرائیل طلیقه نے عرض کیا: میں تم دونوں میں ہے ہوں اورآيت مبابله مين حضرت على المنافس رسول طبق الديم بهن آ قائی امای نے کہا: میری بیخواہش ہے کہ جو اہلیت اطہارا سے اس آیت کی تفسير ميں روايات صا در ہو ئی ہیں ۔۔۔۔۔۔۔ آپ وہ بیان فرمائیں حقیر نے عرض کیا ہے بہت اچھا ہے۔ میرا پیعقیدہ ہے کہ اگر غیر محکم آیات و نصوص سے استدلال کیا جائے تو خدا کی مراد کوسمجھنے کے لئے آئمینا کے فرامین کی طرف مراجع کیا جائے کونکہ اس بات پیٹیعہ وسنی دونوں کا اتفاق ہے · كەرسول اكرم طلق كيالىم نے فرمايا: میں تمھارے درمیان دوگراں قدر چیزیں چھوڑے جارہا ہوں میں ایک کتاب الله اور دوسری میری عترت طاہرہ البیان ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔ جب تکتم ان دونوں سے متمسک رہوگے گمراہ ہونے سے نے جاؤگے ... اور بیدونوں ایک دوسرے سے قیامت تک جدانہیں ہوں گے .... اب ہم وہ روایات نقل کرتے ہیں جواس آیت کریمہ سےم بوط ہیں ۔۔!!

(دفع الريب عن علم الغيب مسمد (16

حدیث اول: سدریر می کہتے ہیں: میں حضرت محمد با قریبات کی خدمت میں حاضر تھا کہ حمران بن اعین نے آئیلی سے کچھ مسائل دریافت کیے اور ان میں سے ایک مسئلہ اس آیت

عَالِمُ الْغَيْبِ فَالْأَيُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا (٢٦: سُوره جن)

كى تفسير بھى تھى آپ الله انے فرمايا

آيت كاباتى حسر بهى پڑھو ﴿ إِلَّا مَنْ ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا (٢٧سوره جن)

ال كے بعد آئي النظام نے فرمایا:

مجهضدا كافتم عضرت محمصطفى طلق للهم كوخدات السمقام كيلئ ببندفر ماياب(١)

معنی غیب علامه محربا فرجلسی اپنی کتاب مراة العقول میل فرمات بین:

غیب وہ چیزہے جو انسان سے پوشید ہ ہو۔!!)یا ازجہت زبان پوشیدہ

ہو ۔۔۔جیبا کہ زمانہ گذشتہ کے حالات ۔۔۔ یا آنے والے زمانہ کے حالات

يا ازجهت مكان پوشيده مو ... جيسا كه ايك واقعه زمانه حال مين واقع مواہم ... وه

مكان يا جگه بهت دوراور پوشيده مواورانساني حواس خمسه بھي اس كودرك نه كرسكيس

یا کوئی ایسی چیز ہوتی ہے جوخود بخو دخفی ہو۔ جیسا کہ بعض مطالب مخفی اور پوشیدہ

ہوتے ہیں ... جوقوت فکروتامل سے بھی حاصل نہیں ہوتے ...!!

(دفع الريب عن علم الغيب المستحدد علم الغيب

قر آن کریم میں لفظ غیب کا اطلاق گزشته واقعات پر بھی ہوتا ہے جبیبا کہ سورہ عود کی آیت نمبر ۵۲

وَيَاقَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُرْسِلْ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِ لَا اللَّهَ الْمَعْدِمِينَ (٢٥) مِدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوَّتِكُمْ وَلا تَتَوَلَّوْا مُجْرِمِينَ (٥٢) مِين بِرَقِمِينَ (٥٢) مِين بِرَقِمِينَ (٢٠٥)

وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَافِظِينَ (١٨:يوسف)

بیغیب کی خبریں ہیں جوہم نے تیری طرف وحی کی ہیں۔

اس آیت کی تفسیر خاتمہ میں آئے گئی!!)انشاءاللہ

قرآن پاک میں اس چیز کو بھی غیب کیا گیا ہے جو حواس خمسہ سے غیب ہولیکن وہ زمانہ حال میں موجود ہے

جبیا کہ سورہ یوسف میں ہے

(وَ مَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَافِظِينَ (١٨: يوسف)) يغيب كَ عَافظ بين بين

حدیث دوم: کتاب الخرائج والجرائج میں حضرت امام رضاً النا کم مجرزات باہرات میں ایک طولانی حدیث نقل ہوئی ہے کہ ایک مرتبہ حضرت امام رضاً النا العمرہ تشریف میں ایک طولانی حدیث نقل ہوئی ہے کہ ایک مرتبہ حضرت امام رضاً النا العمرہ تشریف کے گئے میں دوران سفرآ علیا تھانے کافی معجزات باہرات نمودًا رفر مائے

آ میلینگانے مختلف لغات میں تکلم فرمایا سے یہاں تک کہ آ میلینگانے عمر و بن ہذاب سے فرمایا: اگر تجھے اس بات سے آگاہ کروں کہ چند دنوں کے بعد تواسینے ایک رشتہ دار کو

ردفع الريب عن علم الغيب فلَّ كرے گا.... تو كيا تؤ ميري اس بات كى تصديق كرے گا عرض كيا: جي نبيين ....!! كيونكه غيب خدا كےعلاوہ كوئى بھى نہيں جانتا....!! حضرت امام رضالته فرمایا: کیا تجھے معلوم نہیں کہ خدانے فرمایا ہے (عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَيُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا (٢٦) إِلَّا مَنْ ارْتَضَى مِنْ رَبُّسُول سورہ جن ) خداوندعالم الغیب ہے۔ وہ اپنے غیب پریسی کومطلع نہیں کرتا مگراینے رسولوں میں ہے جے پیند کرتا ہے اوروه بيغمبرا كرم طبيع للبلغ بين .... بناريان أيت شريفه ـــــ معلوم هوتا كهرسول خدا صَلَّى لِيَلْمِ الله عَلَيْنَ كَ بِسنديده مِن الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله وہ علم غیب جانتے ہیں ہم پیغمبرا کرم طلق لیکم کے جانشین ہیں لہذا جو کچھ ہو چکا ہے یا جو قيامت تك بهوگا بهم جانت بين ....!! اور تو پانچ دنوں کے بعداینے ایک رشتہ دار کوتل کرے گا اگر تونے اسے تل نہ کہا تو میں امام بين....!! اورتو چنددن مزیدگررنے کے بعد نابینا ہوجائے گااور جھوٹی قشم بھی کھائے گا ...!! رادی کہتا ہے: خدا کی شم جو چھ آ سیاللہ نے فرمایا تھا چند دنوں کے بعد بعینہ بہوا تع ہوکے رہا .....ا! (دفع الريب عن علم الغيب المسام

ىيەمدىث توبهت طولانى ہے كيكن بطوراختصار ريەسے كە

محد بن فضل الهاشمى حضرت امام موسى علائلاكى شهادت سے ایک دن پہلے آپ الله الله محد بن فضل الهاشمى حضرت امام موسى علائلاكى شهادت سے ایک دن پہلے آپ الله فار خدمت میں دنیا ہے چلا جاؤ تو مدمت میں بہنچادینا میانتیں مدینہ میں میرے فرزندار جمند حضرت امام رضاً الله کی خدمت میں بہنچادینا

....وه میرے بعدامام اور الله کی جحت ہیں ....

محمہ ہاشی کہتے ہیں جس طرح مجھے میرے مولاطلب نے حکم دیا میں نے سب امانات حضرت امام رضالیت کی خدمت اقدس میں پہنچادیں ساور میں نے عرض کیا عمیں بھرہ جارہا ہوں اور آبیت کے بابا جائے گاگی شہادت کی خبر بھی پھیل چکی ہے۔ اور لوگ آپ طلب کا مامت کے بابا جائے گائے کی جمع سے سوال کریں :اگر آپ طلب کا امامت کی بھی شانیاں دکھادیں وکرم فرمائیں تو مجھے این امامت کی بھی شانیاں دکھادیں

امام رضا علیلتا نے فر مایا: تیرے پہنچنے کے تین دن بعد .....

میں نے آپ اللہ اسے رخصت کی اور عازم بھرہ ہوا ۔۔۔۔ دوست احبات میری ملاقات کیلئے آئے ۔۔۔ اور انہول نے مجھ سے امرامامت کے بارے میں دریافت کیا: میں نے ساراوقعدانہیں سنایا ۔۔۔۔

حاضرین میں سے ایک ناصبی عمروبن بذاب نے میری بات پراعتراض کیااوراس نے

(دفع الريب عن علم الغيب .......

کہا: امام حسن بن محمد ہیں اور اہلیت علیم میں سے سب سے زیاہ بزرگ ہیں اور عابدو زامہ جسی ہیں اور عابدو زامہ بھی ہیں سے کہ وہ کسی سوال کا جواب زامہ کی ہیں سے کہ وہ کسی سوال کا جواب ندرے سکیں سے کہ وہ کسی سوال کا جواب ندرے سکیں سے کہ وہ کسی سوال کا جواب ندرے سکیں سے کہ وہ کسی سوال کا جواب ندرے سکیں سے کہ وہ کسی سوال کا جواب ندرے سکیں سے کہ وہ کسی سوال کا جواب ندرے سکیں سے کہ وہ کسی سوال کا جواب کی میں میں میں اور میں کی میں اور میں میں اور میں کی میں اور میں کا میں میں اور میں کی میں اور میں کی میں اور میں کی میں اور میں کی میں میں اور میں کی میں اور میں کی میں کی میں اور میں کی کی کی میں کی میں کی میں کی کی کرد ہوئے کی کرد ہوئے کی کی کرد ہوئے کرد ہوئے کرد ہوئے کی کرد ہوئے کرد ہے کرد ہوئے کرد ہوئے

حضرت امام رصاله في فرمايا: وه كيا كهتا ہے؟

اس نے عرض کیاوہ کہتا ہے کہ آپ تمام آسانی کتابیں اور دنیا کی ہرزبان جانتے ہیں!

ردفع الريب عن علم الغيب مسمود

آ سیالینگانے فرمایاوہ بیچ کہتاہے۔۔۔۔!جو کچھ پوچھنا جا ہو پوچھ سکتے ہو! اس نے کہا:ہم نے روم' فارس ہنداورتر کی سے مختلف آ دمی بلوائے ہیں تا کہ وہ امام رصالینکہ کامتحان لیں!!

حضرت امام رصاً الله: نے ان میں سے ہرا یک کے ساتھ اسی کی زبان ولغت میں گفتگو کی اوران کے ہرسوال کا جواب دیا۔۔۔۔۔

سب لوگ دنگ رہ گئے!اورانہوں اس بات کا اقرار کیا کہ آئیلٹلم ہم سب سے زیادہ ہماری زبان کی فصاحت وبلاغت سے واقف ہیں ......!

اس وقت آئیلینگاعمر و بن مزاب کی طرف متوجه ہوئے اور فر مایا: تونے چند دنوں کے بعد میکام کرناہے ....

پھر آ پیلٹھ بہودونصاریٰ کے بزرگان کے ساتھ محو گفتگو ہوئے تو آ پیلٹھ نے ان کی کتابوں سے حضرت محمد طلق آلیا ہم کی رسالت کو ثابت کیا انہوں نے بھی اقر ارکیا اگر ہم بہودونصاریٰ کے سربراہ نہ ہوئے تو آ پ پر سامیان لے آئے آ پیلٹھ نے ان کے بہرسوال کا جواب دیا اور ان کی حاجت روائی فرمائی ۔۔۔۔!! آپیلٹھ نے ظہر کی نماز باجماعت ادا فرمائی اور فرمایا:

میں مدینه جار ہا ہوں اور کل انشاء الله دوبارہ آؤں گا ....

22) ردفع الريب عن علم الغيب ادیدارامالی اسے ان کے چبرے روشن ہوگئے ۔۔۔! ایک رومی خاتون آپ علائقا کی خدمت حاضر ہوئی تو آیالیفانے اس سے رومی زبان میں گفتگو فرمائی اورآ یل<sup>انگا</sup>نے فرمایا ہے کنیز .....! حضرت محمد طلنی آیا کم سے زیادہ پیار كرتى ہو ماحضرت عليظة اسے ١٠٠٠ اس نے عض کیا !! جب تک حضرت محمد طلع اللہ م کوئیس جانتی تھی مجھے حضرت عیسیٰ علالته سے محت تھی لیکن اب مجھے حضرت مجمد طلبی قبلیکم سے زیادہ محبت ہے۔! آ سے علاقت نے فر مایا: اب مطرت محمد طلت کیا ہے کہ پہلے ان ہو چکی ہوتو کیا اب حضرت عیسی علالتُلاً كُوبِينِ ما نتى ہو ؟! اس نے عرض کیا: کیوں نہیں کیکن حضرت حمد طاق البھے سے زیادہ محبت کرتی ہوں ۔ جاثلیق نے حضر علیاللہ کے تھم سے لوگوں کے لئے تفکّلو کا ترجمہ کیا۔ انہوں نے عرض کیا:حضور ملتے المجمار آپ کی اجازت ہوتو اہل بحث و کلام سے ایک آ دمي كوآپ كي خدمت ميں لائيس .... اس کوآ سیلنگاکی خدمت میں لایا گیا ۔ تو آسیلنگانے اسی کی زبان میں اس سے کلام کیا .... آیٹ ایکٹانے اس شخص سے تو حیدورسالت کے بارے میں گفتگو کی تواس نے خدا کی وحدانیت اوررسول طلتی کی البالت کی گواہی دی..... حضرت امام رصّاليَّهُ في ماما جو يَجْهِ محمد بن فضل نه كها تفاس برايمان لائع مو؟! لوگ:..... بلکہ ہمارے لئے فضل کی گفتگو ہے بہت زیادہ آ علیلتا کا مقام ثابت ہو چکا

رفع الريب عن علم الغيب .....

۲!!

انہوں نے عرض کیا کہ: محمد نے ہم سے کہا کے آئیٹ اکوخراسان بلایا جائے گا کیا سے مات سے جے ہے۔ ؟!

ہ علاقہ نے فرمایا جی ہاں سیجے ہے۔ آیا

سب نے آ پیالگاک امامت کا قرار کیا اور اپنے گھرول کوچل دیئے

ابرار جت خدابصرہ کے لوگوں کے دل کی تھیتی پر جھوم کے برسا

اورتمام لوگوں پر ججت تمام ہوگئ !!

آ قائی فاتے نے فرطایا جوروایت آ بیان کی ہے نہایت ہی قاطع اور روشن ہے تھا یت ہی قاطع اور روشن ہے تھا گئے اور آ ت

اور حدیث سے ثابت کیا ہے

اور بیاحادیث مبارکہ میں ہے کہ آئمہ صُدی اللہ اللہ الرم طَلْحَالِيْم کے علوم کے

وارث بين -!

مدیث سوم: الشخ طبری فی کتاب احتجاج میں مدیث نقل کی ہے کہ

تمام مخلوقات كو ... ان كانعارف كرايا !اور ان كي اطاعت كوا بني اطاعت كهاب

بہاں تک کہ خدانے فرمایا ہے میں نے اپنے ان اولیاء کی روح القدی کے

ذر مع تائد کی ہے۔ اور انہیں اپنے غیب سے آگاہ کیا ہے!! خدانے میہ بات مخلوق

24 ردفع الريب عن علم الغيب کو بتائی ہےارشا درب العزت ہے۔۔۔! عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَيُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا (٢٦ سوره جن) سائل نے دریافت کیا:اس سے کون لوگ مرادین؟! آ علائلاً نے فرمایا: وہ حضرت پینمبراسلام طلع کیلیم اور آپ طلی کیلیم کے جانشین ہیں!!خدانے ان کی اطاعت کواپنی اور پنجبرا کرم طبقالہم کی اطاعت کے بالكل ساته قرارديا ہے ۔۔۔۔۔اور وہ حضرات صاحبان امر ہیں ارشادالہی ہے! (يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الْأَمْر مِنْكُمْ )سورہ نساء آیت 🔌 اللّٰدى اطاعت كرواس كے رسول كى اطاعت كرواوراولى الام كى اطاعت كرو وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ (سوره نسا٨٣) اگروہ اس خبر کورسول یا اولی الا مرتک پہنچاتے تو وہ اس کو مجھ لیتے کہ پیشہور کرنے والی ہے ہاتھیں ہے.... سأئل نے عرض كيا: امر سے كيا مراد ہے؟! آ پیلٹا نے فرمایا: امرے مراد وہی کچھ ہے جوملائکہ شب قدر میں صاحب امر ہر نازل ہوتے ہیں .... شب قدروہ رات ہے جس میں مخلوقات کے تمام امور خلق 'روزی' حیات' موت وغیرہ حکمت کے مطابق تقسیم ہوتے ہیں اور زمین وآسان کاعلم

رفع الريب عن علم الغيب السنسان

غیب آئمه هُدی علیمالکوبتایاجا تا ہے۔

حدیث چہارم: علامه علی بن ابراہیم فئی جو کہ شخ کلینی کے استاد ہیں۔ اور علامہ شخ کلینی نے دوہزار حدیثیں اپنے استاد علامہ فئی سے فتل کی ہیں اور انہوں نے اپنی تفسیر فئی میں حدیث بیان فر مائی ہے کہ حضرت بنی اکرم طلق ایک بیل حضرت علاق اسے فر مایا : یاعلی ایک اس ملتی ایک میں حدیث بیان فر مائی ہے کہ حضرت بنی اکرم طلق ایک بیل اور دوزخ تقسیم کرنے والے ہیں اصحاب نے دریافت کیا رہ قسیم کس ز مانے میں ہوگی .... ؟

جندانے رسول اکرم طابع اللہم سے فر مایا: خدانے رسول اکرم طابع اللہم سے فر مایا:

(قُلْ إِنْ أَدْرِى أَقَرِيبٌ مَا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَدًا ٢٥ : جن)

يعني: (اجلاً)

ردفع الريب عن علم الغيب .......

حضرت علی المرتضی المرتضی الله کے ببندیدہ اور رسول خدا طبی الیائی سے ہیں!
علامیلی بن ابراہیم فتی نے فر مایا ہے کہ حضرت علی المرتضی کی سے بیرا کرم
طبی الله علی بن ابراہیم فتی نے بین خدا وندعالم نے تمام علوم بیغیبرا کرم طبی آئی کی کو دی کے
طبی الله علی الله کے بین خدا وندعالم نے تمام علوم حضرت نبی اعظم طبی آئی کی کے
ذریعے عطافر مائے ہیں اور حضرت علی اللہ کا مناب علوم حضرت نبی اعظم طبی آئی کی اللہ کے ہیں

لِيَعْلَمَ أَنْ قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالَاتِ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا (٢٨) موره جن كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا (٢٨) موره جن

اورانے توایک ایک چیز گن رکھی ہے!!

جو پچھ زمانہ ماضی میں گزر چکا ہے یا جو پچھ زمانہ میں ہوگا بلکہ جو پچھ قیامت تک ہوگا ۔ ہوگا ۔۔۔۔۔ فتنے 'حوادت ' واقعات ' زلز لے ہلائیں' گذشتہ لوگوں کے نام 'باطل لوگوں کے سربراہ اور حق باطل کے واقعات ' اور کون میں مرض سے مرے گا ۔۔۔۔۔ کون قبل ہوگا ۔۔۔۔ کس کی مدد کی جائے گی ۔۔۔۔۔ اور کس کی مدذ نہیں ک

جاً ئے گی بیسب امور حضرات آئمه مُد کاناً عاضتے ہیں!!

حدیث پنجم: حضرت امیر المونین الله الله علی سلمان سے اس وقت فرمایا جب آس وقت فرمایا جب آس وقت فرمایا جب آسیالی الله کا آپ سلمان کو بساط پر بٹھا کرروئے زمین کی سیر کرائی ...... کہ میں الله کا پہندیدہ ہوں جسے خدانے علم غیب عطا کیا ۔!

(عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا (٢٦ سوره جن)

(دفع الريب عن علم الغيب مسمود علم الغيب

حديث ششم حضرت امام صادقي أنه تمه هدى البيناكي صفات بيان فرمائي بين کہ خدا نے آئے ہا کہ اور کا اپنے لطف و کرم کے ذریعے علم کے چشموں کے باطن کوآئمہ ھُدیٰ علیشلا کیلئے ظاہر کیا ہے ۔۔ یہاں تک کہ فر مایا: امام خدا کا منتخب اور پسندیدہ ہوتا ہے ۔۔۔ حکمت اور علم غیب امالی اس کو عطا کیا گیا ہے ۔۔ کیونکہ امام یا کیزہ ہوتا ہے اوروہ علم پروردگار کے لئے مرتضٰی اور مختار ہوتائیے ......؟ حدیث معتم محرت امام موی کاظم علیشا نے شرح خلافت محمد وعلی اسلاما کے بارے میں فرمایا: خداوند عالم نے ان کے وجود مقدس میں اپناعلم قرار دیاہے۔ اور انہیں علم بیان کی تعلیم بھی عطا کی ہےاورانہیں علم غیب سے بھی آتا گاہ کیا ہے .... حدیث ہشتم: رسول اکرم طبی آرائی نے فرمایا: خدانے مجھے تمام اولا د آ دم پر فضلیت دی ہے ۔ خدانے مجھ علم عطا کیا ہے! جو کچھ پوچھنا جا ہو پوچھ سکتے ہو!!حدیث نہم : مناقب شھر آشوب میں ہے کہ فصل علم امام صادقی است کی ہے کہ است کی ہے کہ است میں کا بھی ہے کہ است میں نقل کی ہے کہ آ علایتا نے فرمایا خدا کی شم علوم اولین و آخرین ہمارے یاس ہیں ...!! ایک شخص نے عرض کیا: میں آ سیالٹا کم رقربان جاؤں سکیا آ سیالٹا کے پاس علم غیب بھی ہے؟! آئیٹا نے فرمایا:اصلاب رجال اورارحام زنان میں جو کچھ ہے میں وہ جانتا هول السيخ سينول كووسعت دو سياور وسيع القلب بنو سيايي ظرفول كو وسعت دو. .... ابهم مخلوقات برالله کی حجت بین مسسد اس بات کا وه شخص

(دفع الريب عن علم الغيب ......

اعتقاد رکھتا ہے جوموئن کا مل ہے اور خدانے اسے ہدایت کی ہے۔ اگر میں عاموں تو کا تنات کے سگریزوں کی تعداد بھی بتاسکتان ہوں!!

حديث دهم (كشف الغمه في معرفة الآئمة)

میں فتح بن یزید جرجانی نے حضرت امام ہادگی سے ایک طولانی حدیث نقل کی ہے ۔ یہاں تک کہ آ میلی ان نے فرمایا:

اگر عالم آلِ مُحَدِّثًا جاہے تو جو کچھ تو نے رات کو انجام دیا ہے تھے بتادی

.....!!خدا<u>ن</u>ے فرمایا ہے 🔾

خداوندعالم غیب پرکسی کو مطلع نہیں کرتا ہے گراپنے رسولوں میں سے جسے پیند کرتا ہے عَالِمُ الْغَیْبِ فَلا یُظْهِرُ عَلَی غَیْبِهِ أَحَدًا (۲۲) إِلَّا مَنْ اَرْ تَضَى مِنْ رَسُول سورہ جن (۲۷،۲۲)

جوعلم رسول طلق کیاتہ ہم کے پاس ہوتا ہے وہ امام یلائٹھ کے پاس بھی ہوتا ہے۔ یہاں تک کہزمین حجت سے خالی نہیں ہوتی ہے!! کتاب مقام قرآن وعترت سے الے فصل اخبار غیبی امام زمالیہ ا

(۱) بحارالانوار (۲۲) (ص۲۰۷)

ہم نے کلمات شریفہ جناب قاسم بن علاجو کہ ناحیہ مقدسہ کے وکیل ہیں: اس کے معنی (علم غیب امام) کے اسبات کیلئے اس آیت شریف سے قال کئے ہیں اور ہم نے

(دفع الريب عن علم الغيب عرض کیا ہے کہصاحب انصاف آ دمی کے لئے روایت مذکور جو کہ نہایت جیجے ہے واضح کرتی ہے کہ معصوم الکھا کیلے علم غیب ثابت ہے.....!! جولوگ علم غیب امالم کے منکر ہیں وہ یوں کہتے ہیں کہ بیمعلوم ہوتا ہے پیغیبرا کرم الله وسيل غيب برايمان ركھتے ہيں ليكن عالم الغيب نہيں ہن...! وہ وی کے علاوہ کچھ بھی نہیں جانتے!! پس جو کچھ انہیں وی ہوتی ہے وہ اس پر ایمان ر کھتے ہیں!! کیں وہ مومن بغیب ہیں. پھر وہ متوجہ ہوا ہے کہ بیان کا مدعیٰ ہے جوعلم غیب امائلم کے قائل ہیں کیونکہ وہ غیب کو وحی کے ذریعے جانتے ہیں۔ لہذاوہ اپنی بات سے پھر جاتا ہے۔ اور کہتا ہے جو كي محد سول طلي المياليم كووى موتى معوده المريرايمان ركهتا بياور وهمومن بغيب بين اور اس نے کہا ہے کہ جوعلم غیب امالی کیا ہے ۔ ثابت کرتے ہیں انہیں عالم الغیب اورمومن بغیب کافرق معلوم نہیں ہے .... اا(۱) بدراقم الحروف: جوكملمغيب درتاب إلى سي يوجيع بن اليغمبر طَنَّ وَمِينَا مِن اللَّهِ عَلَى مِن وه اس يرايمان ركتے ہيں اور اسكے عالم ہيں يانہيں؟! جواب: مثبت ہے ... یعنی جانتے ہیں!! منتیجہ: ··· معتبر کتاب مدینه المعاجز میں تقریباً ساڑھے چھسوا حادیث سے علم غیب امام ..... كوثابت كيا كيا ب!!

30 ردفع الريبعن علم الغيب آيت سوم: (وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ (٢ ا سوره يَيين ہم نے تمام چیزوں کوامام بین کے اندر رکھ دیا ہے ... واضح ہے کہ احصاء سے مراداشیاء خارجہ ہیں ہیں ۔۔۔ بلکہ تمام چیزوں کاعلم عطا کیا ہے امام بين هرشكي يرمطلع بين. مومنین واہل لغت کے نز دیک امام بین جدا کرنے والے کو کیا کہا جاتا ہے یعنی جوحق کو باطل سے جدا کرے ۔ جبیبا کہ لفظ اس اور لفظ مبین قرآن یاک میں اسی معنی میں استعال ہوا ہے بنایراس کے آیت شریفہ ہرشی کاعلم امام بین کے لئے ثابت کرتی ہے... اس معنی کی طرف بیغمبرا کرم الله و تینم اورا مالینه کی خوجه کیا ہے .... علامه على بن ابراہيم فتى نے اس آيت كوآيات محكمت شاركيا ہے!!اور معنى مذكور واضح و آشکار ہے جی ہاں نہایت ہی تعجب ہے اس تخص پر جوانی آپ کو معصوبین کا شیعہ کہلوا تا ہے اور بید دعویٰ کرتا ہے ۔۔۔۔ کہ قرآن وعترت سے متسک ہے کیکن اس کے باوجودوہ صریح آبات کے خلاف دیگران کی پیروی کرتا ہے 🖳 اس نے مندرجہ بالا آیت کی تفسیر بھی اپنی مرضی سے بیان کی ہے ....!اس نے دلیل شرعی کے بغیرنص قرآن سے منہ موڑلیا ہے وہ کہتا ہے کہ امام سے مرادلوح محفوظ یا لوگوں کا اعمال نامہ ہے وہ کہتا ہے کہ ہم آئمہ ھُدی علیمات کوامام مبین سجھتے ہیں کیکن اس آیت کا امام علیلتا ہے کوئی رابط نہیں ہے۔ ۔۔۔!! اور بیلوگوں کے نامہ اعمال سے

ردفع الريب عن علم الغيب 31 مربوط ہے کیونکہ نامہ اعمال ہر تخص کے سامنے ہوگا اسلئے اسے امام کہا گیا ہے.... اگرا بت مبارکه میں غورفکر کیا جائے تو إِنَّا نَحْنُ نُحْي الْمَوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَدُّمُوا وَآثِارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامِ مُبِينَ (٢١) سوره ليين آيت الماد ہم ہی یقیناً مردول کوزندہ کرتے ہیں جو کھے پہلے کر چکے ہیں ان کی نشانیاں لکھے جاتے چہارمطلب خداوندعالم نے بیان کئے ہیں .... ا) ہم مردول کوزندہ کرتے ہیں 🚺 ۲) ہم تمام مخلوقات کے اعمال لکھتے ہیں 🕦 ٣) اور ہم ان کے آثار بھی لکھتے ہیں !! س) ہم نے اپنی جحت (امام طلائلہ) کوتمام مخلوقات واشیاء ہے آگاہ کیا ہے .....ا جملهاول:مردول كوزنده كرنا قيامت كے ساتھ مختص نہيں ہے مرده دلول كوخداد نيامين زنده كرے گا ....!! جیسا کہ قرآنی آیات کی تصریح ہے۔۔۔اور بعض افراد کوخدانے زندہ کیا اور بعض کو زندہ کریگا ۔۔ لیکن تمام انسان اولین وآخرین کوزندہ کونا قیامت کے ساتھ مخصوص ہے ....!ابیر بات ان کے دعوی کو ثابت نہیں کرتی ہے!!

رفع الريبعن علم الغيب جلہ دوم وسوم: مخلوقات کے اعمال اور آثار لکھنا دنیا میں ہے کیونکہ قیامت میں اعمال نہیں لکھے جائیں گے۔۔! یہی وجہ ہے کہ (واحسینه) پیماضی سے خبر دی گئ ہے .... چونکہ کتابت دنیامیں ہے اوراحیاء (زندہ کرنا) کتابت سے پہلے ذکر ہوا ہے ہیں بیکہا جاسکتا ہے کہ مردہ کوزندہ کرنا افراد اولادآ دمیلینا میں ہے .... جیسا کقر آن مجید میں ہے كَيْفَ تَكْفُرُونَ ٢ اللهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتًا فَأَخْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢٨): بقره) تم الله سے س طرح گفر کرتے ہو البور الانکہ تم مردہ تھے اس نے تمہیں زندہ کیا بیں ممکن ہے کہ کتابت اعمال خلفت اور بلوغ کے بعد ہوں ممکن سے کہاس آیت کی نظر قیامت پر نہ ہو .... یہ بھی واضح ہے کہ ہر شخص کے نامہ انٹمال میں اسی کے اعمال لکھے جاتے ہیں کسی اور کے نہیں لکھے جاتے .....!! جو خص بیکہتا ہے کہ قیامت کے دن انسان کا نامہ اعمال اس کے سامنے رکھا جائے گا اس کئے اس کوامام مبین کہا گیاہے ہم کہتے ہیں کہاس نے تفسیر بالرائی کی ہے .... نبی اکرم طلع کیاتی کا فرمان ہے جوتفسیر بالرائى كرے گااس كاٹھكانہ جہنم ہوگا.....!

(دفع الريب عن علم الغيب ......

وہ شخص عقائد باطلہ رکھتا ہے جو قرآن پاک کی تفسیر اہلیہ یکٹیٹا کے فرامین کے مطابق نہیں کرتا ہے ....

ہم کہتے ہیں: اے مسلمانو! تنہیں کیا ہو گیا ہے کہتم قرآن پاک اور عترت طاہر ہو گئا کے فرامین عالیہ کوکوئی اہمیت نہیں دیتے ہو

اور عام انسانوں کو بات مان لیتے ہو ۔ ؟! بلکه علماء عامة کی بات قبول کرتے

Ne ::....!!!!

پس امام مبین بسے اوج محفوظ مراد لیناعلاء اہلسنت کی تفسیر ہے۔ جیسا کہ میں نے ان کی تفاسیر میں خود دیکھا ہے بعض علاء شیعہ نے قور وفکر کے بغیران کی پیروی کی ہے۔ ان ہوں نے اس بات پر بھی غور نہیں کیا کہ دلالت کی اقسام میں کس دلالت کے تافظ امام بین اوج محفوظ پر دلالت کرتا ہے؟!

جیسا کہ علماء منطق کے نزدیک میہ بات واضح ہے۔ کی دلیل نہیں کہ ہم اما م مبین سے مرادیعنی لوح محفوظ ہیں .....

رفع الريب عن علم الغيب یس اس آیت کواگر روایات واردہ کے ساتھ ضمیمہ کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہزمین وآسان اور جو بچھان کے درمیان ہے اور آئمہ ہدی سیام کا کھوب موجود (1) تفسير بضاوي تفسيرخوارزي تفسيرطن کاوي اورتفسير سيني وغيره گذشتہ اور آئندہ کے حالات واقعات سب امام مبین کے قلب مقدل میں محفوظ آ قَالَى فَا رَكِي بِرَاهُ كُرُمُ اللَّهِ بِينَ ( وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَّامٍ مُبِينِ ) کی تفسیر میں روایات واردہ بیان فرماہیے بندہ حقیر نے عرض کیا: بہت خوب ہردوایات آب حضرات کی خدمت میں بیان كرتا يول! جائے وغیرہ پینے کے بعد میں عرض کیا: بسم اللہ الرحمٰن الرحیم میں جوما الرہ سندھ حديث اول: خطبه غديريه جومكمل طوريرا حتجاج مين نقل هوا ب از حيثيت سند بالكل صحیح ہے تقریباً رسول اکرم طلق کیلائم نے ستر مرتبہ فرمایا (معاشر الناس معاشر الناس) اسى خطبه مين آب طلَّي أَلِيكُم فرمايا: (معاشر الناس مامن علم الاقد اخفيناه الله وكل علم علمته هو الامام المبين)

(دفع الريب عن علم الغيب ......

اے لوگوں کا گروہ! کوئی علم ایسانہیں ہے جوخدانے مجھے نہ دیا ہو!اور میں نے اپناسارا علم امام مبین حضرت علی طلائلا کو دیا ہے اور علی طلائلہ امام مبین ہیں ....

اس سے معلوم ہوتا ہے کا نئات عالم کے ہرعلم کو پیغیبرا کرم طلق اللہ ہم جانتے ہیں اور آپ طلق اللہ ہم جانتے ہیں اور آپ طلق اللہ ہم کے تمام علوم امام ببین حضرت امیر المونیک کے پاس موجود ہیں اور دیگر آئمہ صلح کی علیک کا کہ معلوم وارثت میں ملے ہیں ۔۔۔۔اس موضوع پر ہزاروں روایات دلالت کرتی ہیں۔۔۔۔ا

حدیث دوم .....ابن عباس کہتے ہیں کہ حضرت علی نے فرمایا: خداکی قتم! میں امام بین ہوں اور حق اور باطل میں فرق بیان کرنے والا ہوں .... بیعلم و کمال مجھے اپنے بھائی رسول اکرم طبق کی کہتے ہے ورافت میں ملاہے

حديث سوم بعض حضرت امام محربا قر عليظ البيخ اباعظ المريط الما كل مديث نقل فرما في المام ممبين ) فرما في المام مبين أن أخص من المام مبين قرات ب؟ إلى المام مبين قرات ب؟ إلى الموفي تو الويكر اور عمر في عرض كيا: امام مبين تورات ب؟ إلى الموفي تو الويكر اور عمر في عرض كيا: امام مبين تورات ب؟ إلى الموفي تو ما يا الموفي تو الويكر اور عمر في عرض كيا: امام مبين تورات ب؟ إلى الموفي تو ما يا الموفي تو الم

پرعرض کیا: انجیل ہے؟! آپ طلّح اللّہ اللّٰہ اللّٰہ

اجا تك حضرت على عللتكم مجد مين تشريف لائة و آب طلي اللهم في المراما

36 ردفع الريبعن علم الغيب بیامام بین ہیں جس کے پاس کا کنات عالم کی ہرشکی کاعلم ہے(س) حديث جبارم صالح بن مهيل في حضرت المام جعفرصادق المام عفرصاد ق بهآيت تلاوت فرمائي ( وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ) ت عليه الم مين حضرت على ابن الى طالب الم مين حضرت على ابن الى طالب المام بين حضرت على المام بين حضرت على المام بين حضرت على المام بين حضرت على المام بين المام بين حضرت على المام بين المام بين حضرت على المام بين حدیث بنجم عمان ما سرکتے ہیں کہ میں جناب امیرطلطا کی خدمت میں حاضرتھا کہ ہم وادی تمل میں بینچ وہاں پر بہت زیادہ چونٹیاں تھیں ...!!میں نے آپ کی خدمت میں عرض كيا: مولاكوني كي جوان كى تعدادكوجانتا ہو؟! آت نے فرمایا: اے عمار! میں ایک شخص کو جانتا ہوں جوان کی تعداد بھی جانتا ہے اور سے بھی جانتاہے کہان میں زکتنے میں اور مادہ کتنے ہیں ۔۔؟! عمار نے عرض کیا: مولا وہ کون ہے؟! م علیلته کے فرمایا: کیا تونے سورہ کیلین کی ہوآیت (ْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينِ ) نَہْيں رَبُّمَٰ ہِ؟! عمار نے عرض کیا: مولا پڑھی ہے!

(۱) (بحارالانوار کمپانی جهص۲۲۵ جلد ۲۳۵ ص ۴۰۸ (۲) (تفسیر علی بن ابراهیم قمی ً) (۳) (تفسیر البر مان) (دفع الريب عن علم الغيب ......

آپ علیتنگانے فرمایا: میں ہوں امام بین کہ میرے سینہ میں ہرشے کاعلم محفوظ ہے.... جی ہاں قرآن مجید میں ہے کہ

( وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمَسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَابِ مُبِينِ (٢:هود)

ہر جاندار کی روزی خدا کے ذمے ہے ...خدا ان کی عارضی قرار گاہ اور آرامگاہ جاندار کی روزی خدا کے ذمے ہے ...خدا ان کی عارضی قرار گاہ اور آرامگاہ جانتا ہے ۔

علامہ مجلسی نے مراق العقول میں کہا ہے کہ: کتاب مبین حضرت امیر المونین علیتا اور آسلیل کے فرزندان پالیتا ہیں۔

جبيبا كەعامەوخاصەد دنوں نے

( وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ )

(وَ كُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ)

کتفسیر میں کوئی اور حدیث ہوتو آپ بیان فرماً ئیں حضور کی مہر بانی ہوگی! تھوڑی غور وفکر کے بعد مجھے ایک حدیث مبار کہ یا د آگئی کہ فضل نے حضرت جعفر صادق علیکٹا سے فقل کی ہے اور اس میں عموم (دفع الريب عن علم الغيب ......

(وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِيْنٍ )

گنشرت کی گئی ہے بیرحدیث آیت کی تشریک ہاں لیے قرآن کے مطابق ہے حدیث ششم جناب مفضل فرماتے ہیں کہ میں حضرت امام جعفر صاوق علیلتا کی خدمت میں حاضر ہوا تو آئیلیا نے فرمایا!

اے مفضل! کیا تو نے حضرت محمد طلع اللہ مسین مطلقه الله معرفت سے جانت حضرت امام حسین علیته اوقیقی معرفت سے جانتے موسین علیته اوقیقی معرفت سے جانتے ہوں؟!

میں نے عرض کیا: میر ہے مولا ۔۔! ان حضرات کی حقیقی معرفت کیا ہے؟!
آ علائل نے فرمایا: جوان کی حقیقت معرفت تک پہنچ جائے وہ مومن کامل ہے اور اس کا
بہت بڑا مقام ہے میں نے عرض کیا: مولا آ علائل بیان فرما کیں ۔۔۔
آ علائل نے فرمایا ۔۔۔۔ جان لو! جو کچھ خدانے خلق فرمایا ہے وہ اسے جانتے ہیں

ید دریاؤں بہاڑوں صحراؤں زمین اور آسان کے خزانہ دار ہیں ۔ وہ آسان کے ستاروں اور ملائکہ کی تعداد جانتے ہیں ۔ ۔۔وہ پہاڑوں دریاؤں نہروں اور چشموں کے یانی کاوزن بھی جانتے ہیں ۔۔۔!!

يس آپ علائلا نے فرمایا:

!!وه الله كاكلم تقوي بن!!

(تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ

ردفع الريبعن علم الغيب 39 وَلازَطْب وَلايَابِس إِلَّا فِي كِتَابِ مُبِينِ (٩٥سوره انعام) درخت سے کوئی بھی پتانہیں گرتا ہے مگروہ اسے جانتے ہیں کوئی زمین کی تاریکی میں دانداليانېيس بجيدوه نېيس جانت بيس كونى بھى خشك تراييانېيى ہے جو كتاب مبين ميں نہ ہو مفضل نے عرض کیا: مولا! میں نے جان بھی لیا اور اسے قبول بھی کرلیا ہے آ سِيْكُ عَلَيْهِ مَايا: مال مفضل! تو يا كيزه اورمحترم ہوگيا ہے تجھے بھی مبارک ہواوران کو بهي جوال درجه عاليه تك بينج حائيل .....! جي بآل: امام علايشه ني (تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلاَحَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْض وَلازَطْبِ وَلايَابِسِ إِلَّا فِي كِتَابِ مُبِينِ (٥٩) اس کے ذریعے دوسری آیت کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اور آپٹا کے اپنے بیان کو محکم کردیاہے ...اس کی شرح سب میں آئے گی (انشاءاللہ) مديث بفتم .... پيمديث ہے جواس آيت (وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ) کریمہ کوواضح کرتی ہے۔ بیاصول کافی جلد 1 باب آئمہ هدی امر خداسے تجاوز نہیں کرتے ) میں بیان کی گئی ے. .....ا!

40 دفع الريب عن علم الغيب اس حدیث کے راوی عیسی بن المستنا دحضرت مویل کاظم علیشگا کی خدمت میں عرض کرتے ہیں (أكان في الوصية توثيهم و خلافهم .....فقال نعم شياًفشياًحرفاً حرفاً نَّا نَحْنُ نُحْيِ الْمَوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينِ (٢١) كيااس وصيت نامريس (جوجرائيل رسول پاک طبی آیم کے لئے لائے تھے) ظالمین اور مناقفین کا امیر المونین طالعہ کاحق غصب کرنا مذکورے؟! ہ علیاللہ نے فرمایا: خداکی شم اہر شے حرف بحرف اور جز بجز موجود ہے .... کیا تونے اللہ کا فرمان نہیں ساہے کہ ہم مردوں کوزندہ کرتے ہیں اور ان کے اعمال اور آ فار لکھتے ہیں ۔۔۔اور تمام اشیاء کوہم نے امام سین میں بند کر دیاہے ۔۔۔۔۔۔! آيت چهارم (لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ تَذْكِرَةً وَتَعِيْهَا أُذُنّ وَاعِيَةٌ (١٢) سوره الحاقنة حقائق کوحفاظت کرنے والے کان حفظ کرتے ہیں۔ جو پچتفسیر عامدوخاصہ ہے معلوم ہوتا ہے وہ پیہے کہ (أَذُنِّ وَاعِيَةٌ) اخذكيا بي اورعلم گذشته وآئنده كوحانة بال ....!!

(دفع الربب عن علم الغيب مستحد

اس روایت کوعلامهامینی،علامه بسی اوراین صفار نے قتل کیا ہے

اس تفسیر کی بہت زیادہ روایات تائید کرتی ہیں روایت میں ہے کہ حضرت علی طلطا

.....علم نبی طلع آلیلیم کے وارث ہیں اور اس بات کی تائید آیت نور کی تفسیر سے ہوتی

(اللهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِنْ شَحَرَةٍ مُبَارِكَةٍ زَيْتُونِةٍ لاَشَرْقِيَّةٍ وَلاَعَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ شَحَرَةٍ مُبَارِكَةٍ زَيْتُونِةٍ لاَشَرْقِيَّةٍ وَلاَعَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمُ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِى اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْيِرِ بُ اللهُ اللهُ النَّاسِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٣٥)

(مثل نوره) اس سے مراد علم ہے جوقلب مصطفیٰ طلبی کیلہ م پر نازل ہوا ہے:

( مَشَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ) وه نورِعَكُم جومصباح بزمانه من منتقل

ہوجا تا ہے بعنی علم قلب علی طلائقہ کی طرف منتقل ہوتا ہے ....

اسی بات کی وہ روایت بھی تائید کرتی ہے جو حضرت امیر المونیون نے بیان فرمایا ہے کہ میرے کانوں میں گذشتہ اور آنے والے حالات نبی اکرم طبی الیا ہے بیان فرمادے ہیں ......

آيت بنجم الرَّحْمَانُ (١) عَلَّمَ الْقُرْآنَ (٢) خَلَقَ الْإِنسَانَ (٣)

رفع الريب عن علم الغيب

عَلَّمَهُ الْبَيَانَ (٣)

قرآنی آیات کاظا برجمی ہے اور یاطن بھی ....

ترجمه آیات فوق: خدائے رحمٰن نے قرآن کی تعلیم دی ہے ....انسان کوخلق فرمایا ....اوراسے بیان کی تعلیم دی ہے!!

اس سورہ مبارکہ میں دنیاوی اوراخروی کافی نعمات کا ذکر ہے ..... تمام نعتیں خدا کی رصانیت کی وجہ ہے ہیں اس لئے خداوند تعالیٰ نے اس سورہ کا آغاز الرحمٰن سے کیا ہے تمام نعمات سے نعمت دین اور علوم قرآنی اہم ہیں اس لیے خلقت سے پہلے اس نعمت علم کو بیان کیا ہے ...!!اس کے بعد سب سے بڑی نعمت ''علم بیان "کا ذکر کیا گیا ہے اس نعمت سے حضرت انسان دیگر مخلوقات سے ممتاز ہوتا ہے اوراسكي ذريع ما في الضمير بهي بيان كرسكتا ب

ليكن آيت كي تفسير پچھ يوں ہے:

بعض علاء کتے ہیں کہ اس آیت میں انسان سے مراد حضرت آ دم<sup>طالب</sup> ہیں ......! اور بیان سے تمام لغات اور موجودات کے عالم اساء مراد ہے .........! بعض علماء کہتے ہیں کہ انسان سے حضرت رسول اکرم طبی المیام کی ذات مراد ہے ااور بیان سے گذشتہ اور آئندہ کا علم مراد ہے حضرت امام جعفرصادق بن جاسكتائے!!

43 علامه علی بن ابراہیم فتی نے اپنی تفسیر میں حسین بن خالد سے حضرت امام ایک ایک حدیث کی نقل کی ہے راوی نے حضرت امام رضا کا خدمت میں بیرآیت خیسکے الْإنسَان) يرهى اوراس كامطلب يوجها! راوی نے عرض کیا (عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ) استعلم بيان عطا مواہد ہ علائلہ نے فرمایا خدانے ہراس چیز کاعلم عطا کیا جس کےلوگ محتاج ہیں جب گفتگویہاں تک پینی تو آ قائی فاتح کے نوکرنے کہا شام کا کھانا حاضر ہے . . . . . دسترخوال پر کچھ طنز ومزاح بھی ہوا! اس کے بعد حاضرین نے کہا آ دھا گھنٹہ مریدوضاحت فرمائے۔۔۔! آيت شم: (وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابِ مُبِينِ (۵۵) ترجمه: ..... زمین و آسان میں کوئی ایسی پوشیده چیز نہیں جو کتاب مبین میں نہ ہو بیان استدلال: اس آیت سے علم غیب نبی طبق اللہ م اور امام علائق ابت کرنے سے يمل ضروري م كه چندايك اورآيات كاترجمه بيان كريس ..... اول: (وَلارَطْبِ وَلا يَابِسِ إلا فِي كِتَابِ مُبِينِ (٥٩: انعام)

ردفع الريب عن علم الغيب مسسس

تاریکی زمین میں کوئی بھی دانہ ہیں ہے اور نہ ہی خشک وتر ہے مگر وہ کتاب مبین میں موجود ہے۔

روم: (وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِّى لَتَأْتِينَا كُمْ عَالِمِ الْغَيْبِ لاَيَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِى السَّمَاوَاتِ وَلاَفِى عَالِمِ الْغَيْبِ لاَيَعْزُ مِنْ ذَلِكَ وَلاَأَكْبَرُ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ (السبا) الْأَرْضِ وَلا أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ (السبا) نهولَ اصغراور نهولُ المجرع مَروه كتاب مبين مين عن المَراور نهولُ المجرع مَروه كتاب مبين مين عن المَراور نهولُ المجرع مَروه كتاب مبين مين عن المَراور نهولُ المجرع مَروه كتاب مبين مين عن المناه الله المناه المناء المناه المن

سوم: ( وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَقُرُّهَا وَمُسْتَقُدُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْ دَعَهَا كُلُّ فِي كِتَابِ مُبِينِ (الهود)

زمین میں کوئی بھی ایسا جاندار نہیں ہے جس کارزق خدائے ذھے نہ ہوخدا اس کی عارضی قرارگاہ کو جانتا ہے اور اس کے تمام احوال تتاب بین میں بیں سان مذکورو بالا آیات سے واضح ہوتا ہے کہ ہرشے خواہ وہ چھوٹی ہویا بوی کاعلم اور احوال حیوانات کاذکر کتاب مبین میں ہے

آ قائى فات كيا : كتاب مبين كيا هج؟!

میں نے عرض کیا: کتاب مبین وہی قرآن پاک ہے کافی روایات سے ثابت ہوتا ہے کہ کتاب مبین قرآن پاک ہے

اول: الرتِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ (١) إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (٢:يوسف)

رفع الريب عن علم الغيب یہ کتاب مبین کی آیات ہیں ہم نے اس قرآن کوعربی میں نازل کیا تا کہتم غوروفکر روم: (حم (١) وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ (٢) إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (٣ سورة ذخرف) کتاب بین کیشم!ہم نے قرآن کوعر بی میں نازل کیا۔ ان دوآ یا ہے واضح ہوتا ہے کہ کتاب مین قرآن یا ک ہے سوم:طسم (١) ولك آياتُ الْكِتَابِ الْمُبينِ (٢) (سوره شعرا سوره فضص آیت نمبر۲) چهارم: پیرکتاب مبین کی آیات ہیں طس تِلْكَ آيَاتُ الْقُرْآن وَكِتَابِ مُبِين (١) (ممل) پنجم: بيآيات كتاب وقرآن مبين كي بين الر تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ وَقُرْآنِ مُبِينِ ( ا ) (سوره جُكِ ششم: حم (١) وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ (٢) إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنلِرينَ (٣) (سوره وُخان) حم كتاب بين من في الصلياة القدر مين نازل كيا ....

مُقْتُمْ: قَدْ جَائَكُمْ مِنْ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ (٥ ا: سوره ما كده)

ردفع الريب عن علم الغيب ......

الله كي طرف سے تبہارے پاس نوراور كتاب مبين آئے ...

َ الْحُمَّ الْمُ الْحَالَ الْكَتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ (٨٩: نحل)

ہم نے ہر چیز کو کتاب میں بیان کیا ہے ....

ان آیات شریفہ سے بخو بی معلوم ہو گیا ہے کہ کتاب مبین سے مراد قرآن پاک مراد ہے جو کہ عربی میں ہے اور میرشب قدر میں نازل ہوا۔ اور ہرشک کا اس میں بیان موجود ہے۔

قرآن پاک میں ہے کہ علوم قرآن کو ہر کس ونا کس بھنے سے قاصر ہے۔ ابلکہ چند مخصوص ہستیاں ان علوم کو بھتی ہیں اور لوگوں کے لیے بیان بھی کرتی ہیں ۔ اللہ شہیدًا وَیَ فَعُولُ اللّٰهِ شَهِیدًا

بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ (٣٣: سوره رعد)

میرے لیے خدااور جس کے پاس کتاب کاعلم ہے گوائی کے لیے گافی ہیں ....! گذشتہ مطلب کا نتیجہ بیہ ہے کہ تمام حقائق قرآن پاک میں مذکور ہیں ....! اور کتاب مبین سے قرآن مجید مراد ہے ....! اور بیعلم ہرآ دمی کے لیے نہیں ہے جبیبا کہ

3

## ردفع الريب عن علم الغيب .........

روایات عامدوخاصه سے معلوم ہوتا ہے ....!

جن کے پاس کتاب کاعلم ہے وہ حضرت علی علائظ اور آپ کے گیارہ فرزندان علی علیظ اور آپ کے گیارہ فرزندان علی علیہ اور کہا سنت نے حضرت علی بارے میں اجادیث نقل کی بین اور کہا گیا ہے کہ کتاب کاعلم ان کے لیے ہے کیکن شیعہ روایات میں بقید آئمہ صدی علیہ اس کے لیے ہے کیکن شیعہ روایات میں بقید آئمہ صدی اللہ اس کے لیے ہے کیکن شیعہ روایات میں بقید آئمہ صدی اللہ اس کیا گیا ہے۔ (۱)

بصائر الدرجات کے باب کے میں دس روایات نقل کی گئی ہیں کہ آئمہ صدی آت قرآن یا کہ تا تا ہم است میں ہیں گئا آتر آن یا کہ تا ویل تفسیر جانتے ہیں .....

اصول کافی میں چھردایات نقل کی گئی ہیں کہ آئے۔ هدی علیم اس مقر آنی علوم کے تھمل ہیں....

بچارالانوار کمپانی جلد ۹ ص ۲۳۸ ... بید حفرات آنتیکا رسول از مطاقی کیاییم کیا اور دیگر صفات میں شریک ہیں گرنبوت میں نہیں ہیں . ...

بحارالا انوارجلد ١٩ص ٢١: هرشي كاعلم قرآن پاك ہاور قرآن پاك كاساراعلم آئمه

(۱) كتاب مقام قرآن وعترت م ۲۲ مارالاانواركمپانی چ ۸ص ۲۸: حضرات آئمه هدی است مین چون ۵۸ روایات نقل کی گئی مین العلم مین العلم مین العلم مین العلم مین مین چون ۵۲ روایات نقل کی گئی مین العلم مین الع

ردفع الريبعن علم الغيب صری کے یاں ہے بصائر االدرجات میں باب ۲۱ میں پندرہ روایات نقل کی گئی ہیں ..... یہ کہ کتاب خدا کے وارث ہیں ..... بحارالا انوار جدیدج ۲۳ س۲۱۲ سه ۲۲۸ میں اکاون ۵۱ روایات اس موضوع پر جمع علامه مرشى فجفي في علاء اللسنت سيملتخات احقاق الحق ميں برے زيادہ روايات نقل کی ہیں.... جو کچھ بیان ہو چکا ہے اس ہے واضح ہوتا ہے کہ قرآن یاک کتاب مبین صامت (خاموش) ہے۔ اورامام کتاب میں ناطق ہے۔۔۔!! یہ تعبیر بھی روایات میں بیان ہوئی ہے کہ تاب مبین امام مبین ہے .... یہی بات حضرت امیر المونین کے کلام میں ہے کہ آپ نے فرمایا: قرآن اللہ کی خاموش كتاب ہےاور میں خداكی بولتی ہوئی كتاب ہوں....(1) حضرت امام جعفرصا وق عليته في اس آيت ( وَلارَطْبِ وَلا يَابِسِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ (٩٥ انعام) مَين فرمايا: كتاب مبين سے امام بين مراد ہے ۔۔۔!! حضرت امام موى كاظم الناس عند الم المستر الم والسكت الم المستر الم والسكت الم المستر (٢: سوره دخسان) كتفسير مين فرمايا: باطن قرآن مين كتاب مين سيمراد

حضرت على عليك أبين .....!!!(٣)

حضرت امام جعفرصادق علالقلام نے فرمایا

" کتاب مبین کاساراعلم امام مبین کے پاس ہے" .....!!(۱۷)

آپ نے ایک حدث میں فرمایا: کتاب مبین کا امام مبین پراطلاق اس لیے ہے کہ اسم حال کامل پراطلاق کیا گیا ہے۔ کہ اسم حال کامل پراطلاق کیا گیا ہے۔ کہ امام کتاب مبین ہے جبیبا کہ علم بلاغت میں کہا جا تا ہے۔ کہ امام کتاب مبین ہے جبیبا کہ علم بلاغت میں کہا جا تا ہے۔ ا

آيت يازوجم: مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ (٣٨: انعام)

ہم نے کوئی بات قرآن مجید میں (بیان کرنے سے )نہیں چھوڑی ہے۔

یہ آیت کریمہ اس پردلالت کرتی ہے کہ ہرشکی کاعلم کتاب صامت (قرآن) میں موجود ہے ۔۔۔ روایات گذشتہ یا بعد میں جودلائل کے طور پر بیان کی جائیں گی مسی علم غیب آئمہ هدی علیہ اس ہوتا ہے۔۔ جب کتاب صامت میں ہرشنے کا ردفع الربب عن علم الغيب ......

ذكرموجود بن تو پھريد كيم كن بك كه كتاب ناطق الم كے پاس علم غيب نه موسس؟!! آيت دواز دہم: وَنَـزُ لُـنَـا عَـلَيْكَ الْكِتَـابَ تِبْيَـانَـا لِكُـلِّ شَيْءِ ٩٨: نحل

ہم نے تہارے اوپر قرآن کونازل کیا ہے جس میں ہرشکی کابیان موجود ہے ....!!
اس آیت ہے استدلال بعینہ اس طرح ہے جس طرح آیت گیارہ اور آیت دی سے
استدلال کیا گیا ہے اور اس ضمن میں روایات بعد میں نقل کی جا کیں گی ....انشاء اللہ

(۱)وسائل الشيعه كتاب قضاءباب۵حديث١٢

(۲)تفسيرعياشي

(٣) اصول كافى باب مولاحضرت موى كاظم النيمة

(۴) روضه کافی احتجاج ص ۲۱ ۳۳

(۵) بحار الانوار كمياني ج كاس٢٨

آقائی فارج نے فرمایا: چنداحادیث ایسی بیان کیجے جن سے آئمہ صدی اللہ استال ان آیات کے ذریعے استدلال کیا ہے .....

میں نے عرض کیا: میں آپ کی خدمت میں احادیث بیان کرتا ہوں .....

اول: حضرت امام موی کاظم علیت کی خدمت میں عبدالحمید نے عرض کیا:
کیا ہمارے نبی طلق قرار کی مام انبیاء علیم استال کی حداد شہیں ہیں؟!
آپ علیم نے قراد ندیا لم نے نمام انبیاء علیم انبیاء کی استال کیا ہے۔
آپ علیم نے فرمایا: خداوند عالم نے نمام انبیاء گائی سے حضرت محمد طلق کیا آپ کے دار ناخات کیا ہے۔
آپ علیم ان خداوند عالم نے نمام انبیاء گائی سے حضرت محمد طلق کیا آپ کے دار ناخات کیا ہے۔
آپ علیم ان خداوند عالم نے نمام انبیاء گائی کے دار سے حضرت محمد طلق کیا آپ کے دار ناخات کیا ہے۔
آپ علیم ان ناز خداوند عالم نے نمام انبیاء گائی کیا ہے۔
آپ علیم ان ناز خداوند عالم نے نمام انبیاء گائی کیا ہے۔

## خداوندعالم فرما تاہے:

وَكُوْ أَنَّ قُوْ آنَ اللَّهِ الْأَمْرُ جَمِيعًا أَفَلَمْ يَيْنَسْ الَّذِينَ آمَنُوا أَنْ لَوْ يَشَاءُ اللهُ لَهَ لَكَ بَلُ لِلَّهِ الْأَمْرُ جَمِيعًا أَفَلَمْ يَيْنَسْ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَوْ يَشَاءُ اللهُ لَهَ لَكَ اللهُ لَهَ اللهُ لَهَ اللهُ لَهَ اللهُ لَهَ اللهُ لَهَ اللهُ لَهَ اللهُ لَهُ لَهُ اللهُ لَهُ لَهُ اللهُ لَهُ اللهُ إِنَّ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِنَّ اللهَ اللهُ إِنَّ اللهَ اللهُ ا

قرآن مجیدے مردہ زندہ ہوجاتے ہیں .... بیمیں وراثت میں ملاہے ....

﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ( ) وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ( ) كسوه نمل)

(ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ٢ ساسوره فاطر) خدانے يہ كتاب ميں عطاكى ہے اور جميں اپنى پسنديده مخلوق قرار ديا ہے بہيں كتاب كاسساراعلم عطاكيا ہے ...

ابن شرمه علاء المسنت ميں سے بين انہوں نے كہاہے كه:

(دفع الريب عن علم الغيب .....

وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ (٨٩ سوره نحل)

و كُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِين يلسين ٢ ا و لا رَطْبٍ و لا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ( ٩ ٥ انعام) ي تمام علوم ظاهر قرآن مين تبين بين بلكه باطن قرآن مجيد مين بين

جی ہاں! حضرت امیر المونیط قرآن کے عالم ہیں اور خدا کی گواہی کے مطابق آپ علیقه موزقر آن ہے مطابق آپ علیقه موزقر آن ہے اشاہیں،قرآن کے عالم اور دانا ہیں .....

حضرت علیمان مردول کوزند، کیا کرتے تھے ۔۔۔! حضرت سلیمان علیمان میں ایک میں میں میں میں میں میں میں ہے۔ ایکا آپ بھی میں مجزات دکھا سکتے ہیں ۔۔؟!

ردفع الريبعن علم الغيب حضرت علی لائٹھ نے فرمایا: حضرت سلیمائلی اس جاہ وحشمت کے باوجودیانی کی جگہ نہیں جانتے تھے ....اس وقت "ہد ہد "جو بانی دکھانے والا ٹھا غیب ہوا تو حضرت سلیمانی اس پرغضب ناک ہوئے ....!!! آ علام الله المالية ميرے ياس تمام قرآني علوم بين ....! خدافر ما تا ہے وَلَوْ أَنَّ قُرْآنًا سُيِّرَتْ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ الْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ الْمَوْ تَي قرآن سے بہاڑ چلا نے جاسکتے ہیں ...!!! وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ (۵۷نمل) ، کوئی بھی غیب نہیں ہے جوقر آن میں نہ ہو .... ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَأَطُو ٣٢ ہم نے اپنے چنے ہوئے لوگوں کو قرآن کا وارث بنایا ....!!! آپ نے مزید فرمایا: میرے پاس وہ قرآن ہے جس کے ذریعے پہاڑ چا کے جاسکتے بن ۽ !! اورزمین کے فاصلے طے کیے جاسکتے ہیں ۔!! اس کے ذریعے مردے زندہ ہوسکتے ہیں....اوراسی کے ذریعے یانی والی جگہ معلوم کی عاسکتی ہے....! ماں خدانے ہمیں قرآن عطا کیا ہے جس میں ہرچیز کاعلم موجود ہے۔ ا

## ردفع الربب عن علم الغيب ......

حدیث سوم: سیدابن طاوًس نے فرمایا ہے کہ ہشام بن عبدالملک کے دور حکومت میں امام محمد باقرطلیفلانے شام کوسفر کیا در حالانگہ حضرت امام جعفر صادق علیفلا ایھی آعلیفلا ..... کے ہمراہ تھے .....!

ہشام نے دریافت کیا: آئیٹ کے صاحبز اوے حضرت جعفر کیا گاہی اس انداز میں تیر اندازی کر سکتے ہیں ۔۔۔؟!! سالٹان میں ۔۔۔۔

آ ب علیقلا نے فرمایا: جی ہاں! آپ

ہم وہ خاندان ہیں جسے کمالات رسول اکرم طلع النہ سے وراثت میں ملے ہیں..... یہال تک کفر مایا: خداوندعالم نے رسول اکرم طلع النہ کے محکم دیا کہ اپنے تمام کمالات

56 رفع الريب عن علم الغيب حضرت على عليته الوعطا كرو....اس موضوع كوثابت كرنے كے ليے خدانے كئي آيات نَازِلِ فَرِمَا كَيْنِ .... (وَتَعِيَهَا أَذُنَّ وَاعِيَةٌ (٢ ا : حاقه) ان تمام علوم کوحفاظت کرنے والے کان محفوظ کرتے ہیں.... حضرت رسول اكرم طلق أليام في مايا: کہ میں نے خدا سے التماس کی ہے کہ حفاظت کرنے والے حضرت علی النقام .... کے کان قرار کے .... اور خدانے میری بات قبول فر مائی ہے .... يبي وجه ہے كەحفرت المير علائلا نے فرمايا كه: پنیبرا کرمالی ایم نے مجھے ملم کے ہزار باب تعلیم فرمائے ہیں اوراس ہرایک باب سے دوسرے ہزار ہائے علم کھلتے ہیں 🐪 🌕 پیلوم ہمارےعلاوہ کسی کو بھی عطانہیں ہوئے ہیں ۔!!! ہشام: حضرت علی ابن ابی طالب طلبہ اللہ عیب کا دعوی کرتے تھے ... درحالا تکہ خدانے اینے غیب سے ہر کسی کوآ گاہ نہیں کیا ہے۔۔! امام: خداوندعالم نے اپنے نبی سے برایس کتاب نازل فرمائی ہے جس میں گذشتہ اور قیامت تک کے احوال کاذکر موجود ہے۔ جبیباکہ ارشادرب العزت ہے (وَنَزَّ لْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءِ : نحل) ہم نے تیرے اویروہ کتاب نازل کی ہے جس میں ہرشکی کابیان ہے ۔۔۔۔ (وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِين يسين ١١)

رفع الريب عن علم الغيب ......

ہم نے ہرشی کوامام مبین میں بند کر دیاہے ...!

مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ (٣٨:انعام)

كتاب ميں كسى شكى كاذكر نہيں چھوڑاہے (بلكہ ہرشكى كاذكر كاموجودہے)

امام: ان آیات کے ذریعے حضرت علی سیائلا کے علم غیب کو ثابت کیا ہے۔ ہشام نے آل محمد سیلیٹلا کا دشمن ہونے کے باوجوداس کو مان لیا اور کچھ نہ کہا ۔ پس ویل ہے اس محب اہلیب سیلیٹلا کے لیے جو کتنا نا دان ہے کہ علم غیب کے انکار کے ساتھ ان آیات کو مجسی رد کرتا ہے۔ ؟!!

خداوندعالم نے حضرت رسول اکر میں آگر ہوتی فرمائی کہتمام اسرار وغیوب حضرت علی علیات کے مطابق سب علیات کے مطابق سب علیات کے مطابق سب علیات کو مایا:
علوم حضرت علی اللہ کا و بتا دیے ہیں اس تک کہ آپ نے فرمایا:

حدیث چہارم: حماد بن عثمان کہتے ہیں کہ میرے عبدالاعلی بن اعین نے حضرت امام جعفر صادق ۔ کی حدیث نقل کی ہے کہ آپ نے فرمایا:

(دفع الريب عن علم الغيب ......

میں رسول اکرم طلق آلیم کا فرزند ہوں!! میرے پاس کتاب خدا کاعلم ہے اور ابتداء خلقت اور موجودات کی ایجاد کی کیفیت بھی جانتا ہوں .....! زمین وآسان پر قیامت تک جو کچھ ہوگا میں جانتا ہوں ....!! میں جنت دوزخ اور حالات گذشتہ وآئندہ سب

كيول كه خدانے قرآن كى صفت ميں كہاہے....

(۱) بحارالا انوارج ۲۰۸ م ۲۰۸ ح ۲۵ ص ۱۸۱

وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ :نحل

" قرآن پاک میں ہرشک کابیان موجودہے"(۱)

ترجمہ:ال حدیث کے لیے سند کی ضرور تنہیں کیوں کہ بیقر آن مجید کے مطابق ہے 'لیکن پھر بھی ہم شککین کے لیے بیان کرتے ہیں۔ بیاسے س کس برزگ عالم دین یہ نیفل کیا ہے۔۔۔؟!

بصائز الدرجات باب ۸ میں حسن بن علی بن فضال ( ثقیم لیل ) نے حماد بن عثانی سے نقل کی ہے۔ .......

اصول کافی (باب مراجعہ ) سندھیج کے ساتھ ابن فضال سے قل کی گئی ہے ۔۔۔

شیخ طوی نے کہا کہ حضرت امام حسن عسکری علیظہ کا فرمان ہے کہ ابن فضال اور اس کی اولا کی رویات برعمل کرو۔۔۔۔احقاق الحق جلد وص اسما

توضیح علامہ مجلسی میں بھی بدروایت بیان ہوئی ہے۔ اصول کافی میں سند سیجے کے ساتھ عبد الاعلی سے نقل کی گئی ہے۔ علامہ مجلسی نے اس حدیث کی شرح میں فرمایا

(دفع الريب عن علم الغيب .......

ہے:

آسان لینی افلاک کی حرکات وسکنات ملائکہ اور ستاروں کی گردش اور مدار گروش اور مدار گروش یا گردش کی حقیقت اور دیگر امور عالم بالاسب کاعلم ان حضرات بیابی کی سے ہے۔۔۔۔۔ اسی طرح حقیقت زمین، جوہر، اور حقیقت جوہر زمین کے طبقات جو پچھ زمین میں معادن یا علوم پنہائی ہیں وہ سب کے سب حضرات معصومین بیابی جانتے ہیں اس روایت کو ابن صفار نے بصائر الدرجات باب الا میں نقل کیا ہے۔۔۔۔۔!!! مول کافی میں ہے کہ حضرت امام جعفر صادتی علیہ السلام نے فر مایا ہے:
جو پچھ آسان وزمین میں ہے وہ بھی جھے معلوم ہے۔۔۔۔!! یہ حدیث ابن صفار نے بصائر الدرجات میں جانتا ہوں ۔۔۔۔!! یہ حدیث ابن صفار نے بصائر الدرجات میں بھی نقل کی ہے۔۔۔ اور اسی باب میں چا رروایات دیگر بھی مذکور ہیں الدرجات میں بھی نقل کی ہے۔۔۔ اور اسی باب میں چا رروایات دیگر بھی مذکور ہیں ایک حدیث یہ ہے کہ حضرت امام صادق علیہ ہم نے فرمایا: میں زمین و آسان کی ہرشک کی جانتا ہوں۔۔۔۔۔

## الحمد لله كما هو

: کہ خدا وند عالم نے ہمارے دلوں میں نور ولایت منور کیا ہے ....مشھدی محمد نے عرض کیا: صاحبان گرامی! استراحت کے لیے بستر تیار ہیں ....!
آقائی فات کے: سونے سے پہلے بیت الخلاء میں جاناصحت کے لیے بہت ہی ضروری ہے ....ایک اور کام یہ ہے کہا گرانسان سونے سے پہلے وضوکر کے سوئے توضیح تک

(دفع الريب عن علم العيب ......

اس کی نیندعبادت میں شار ہوگی۔ اور سونے کے آداب میں یہ بات بھی شامل ہے کہ تین مرتبہ سورہ تو حید کی تلاوت کرنی چاہیے۔ کیوں کہ اس عمل سے ختم قرآن کا تواب ملتا ہے۔ ایک مرتبہ آیت الکر سبی اور چھمرتبہ قبل ہو الله هو احد کا پڑھنا ہر مکروہ سے امان کی ضانت ہے۔ !! تمام حاضرین نے یہ اعمال انجام دیئے۔ !!

آ قائی فاق بھی اپنے مہمانوں کے ساتھ سوئے ۔۔۔ ہمین کی طرح اس رات میں آخرشب بیدار ہوئے اور وضو کرنے کے بعد نمازشب میں مشغول ہوگئے ۔۔۔۔ جب صبح ممودار ہوئی تو انہوں نے افران صبح دی اور تمام مہمانان گرامی بھی بیدار ہونے گئے ۔۔۔ یہاں تک کرسب نے صبح کی نماز باجماعت اداکی ۔۔۔

آ قائی فات نے اپنونو کرمشہدی محد کو تھا کہ ناشتہ تیار کرو !! جب سورج نے اپنونو کی کرنیں فرش پر نچھاور کرنا شروع کیں تو ہم ناشتہ میں مصروف ہو چکے تھے ۔ سب نے بڑے ذوق وشوق سے ناشتہ کیا

آ قائی فاتے نے عرض کیا علامہ نمازی! بہتر ہیہ ہے کہ آپ اپنی بحث دوہارہ جاری کریں میں نے عرض کیا" بہت اچھے"

بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين كما هو اهله والصلواة والسلام على محمد و آل محمد

آيت سيروهم : (وَإِنْ مِنْ قَرْيَةٍ إِلَّا نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ أَوْ

61 ردفع الريبعن علم الغيب مُعَذِّبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا كَانَ ذَلِكَ فِي الْكِتَابِ مَسْطُورًا (٥٨) سوره اسراء آبیت ۵۸ کوئی شہریا دیارا بیانہیں ہے جسے ہم نے غرق ندکیا ہویا سخت عذاب میں مبتلانه کیا ہو اوربیسب کھھ قیامت سے بہلے ہوگا اوربیمطلب کتاب میں لکھا جاچکا ہے .... جومطالب بہلے بیان ہو چکے ہیں ان سے واضح ہوتا ہے کہ کتاب کاعلم آئم محدیٰ علیمان کے ماس ہے ۔۔۔۔ انہوں نے پہلے ان موضوعات کے متعلق آم گاہ کر دیا ہے .... کتاب، سے تناب صامت مراد ہے۔ لیعنی قرآن یاک یالوح محفوظ یا پچھ بھی " ہووہ ( وَ كُلَّ شَيْءٍ ) ميں داخل ہے.... كر آن ياك ميں ہے كہ (وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَام مُبين) ورا بادليف آباد، بوز في فيره و ہرشکی امام مبین میں بندہے ..... آیت دیگرمیں ہے وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ (٩٩:نحل) اے رسول طلع اللہ ایم نے تیرے اوپر کتاب نازل کی ہے درحالانکہ ہرشکی کو بیان كرنے والى ہے .....!

آيت جِهَاروهم: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَخْصَيْنَاهُ كِتَابًا ﴿٢٩) سُوره نباء

ہم نے ہرشکی کو کتاب میں احصاء (بند) کر دیاہے۔

(دفع الريب عن علم الغيب .......

اوراس آیت سے بھی یہی بات واضح ہوتی ہے ہرشک کتاب میں ہے۔ اور علم کتاب بیٹی ہا جا سکتا ہے کہ کتاب بیٹی ہم اور کی ہم کتاب بیٹی ہم اور کی بھی کہا جا سکتا ہے کہ کتاب سے مراد ۔۔۔ امام بین ہے ۔۔۔

(وَ كُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِين) سوره يسين آيت نبراا بم مُنِين سوره يسين آيت نبراا بم في إمام مبين مين بندكرويا به .....

اوراس آیت میں بھی رو کُلَّ شَیْء) اور کتاب مبین میں بھی رکیل شَیْء) کا

تشريحات گذشته ان دوآيات مين جاري هوتي بين ....!!

آيت پانز دہم

 ردفع الريب عن علم الغيب ........

علم ہے۔ …!!

تفسیر قمی میں اس آیت کی تفسیر کے شمن میں روایت نقل کی گئی ہے کہ آپنے فرمایا: خدا نے دیگر انبیاء ماسلف کو فقط کتاب عطافر مائی ہے کین ہمیں شب قدر میں اس کتاب کا علم عطاکیا ہے .....

آپت شانزدهم: إِنَّ فِی ذَلِکَ لَآیَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِینَ (۵۵) سورہ جمر گذشتہ واقعات میں متوسمین کے لیے نشانیاں ہیں۔!! متوسمین کون ہیں۔؟!

> بہت زیادہ روایات میں ہے کہآئمہ تھدی ملیم<sup>ال نے</sup> مترسمین ہم چودہ ہیں. .... .!!

> > منسجير:

آئمہ هدی اللہ اور خدا سے دیکھتے ہیں اور تمام امور کا ئنات کے تقائق اور مخلوقات کے اعمال کودیکھتے ہیں ۔!!

تفسرعیاشی میں ابوبصیر فے حضرت امام جعفرصادق علائد کی مدیث نقل کی گئی ہے

64 ررفع الريب عن علم الغيب \_ نے فرمایا: امامنور خداہے دیکھاہے اور خدا کی طرف سے گفتگو کرتاہے كوئي شئى بھى امام علائقا سے يوشيد فہيں ہے !! آيت بفد جم: فيهَا بإذْن رَبِّهمْ مِنْ كُلِّ أَمْرِ (٣) (سورة القدر) اس سوره مبار که اور روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ شب قدر ملائکہ اور روح پیغمبرا کرم طَلْحُ يَلِيكُمُ اوراماً عَلَى خدمت ميں امر لے كرحاضر ہوتے ہيں ..... بنابراين پيغمبرا كرم طَنْ اللهُ ا آ يت بجر الله أَنْ وَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ (۳) (سوره دخان) ہم نے اس کومیارک رات (شب قدر) میں نازل کیا ہے کی شک ہم (عذاب) سے ڈرانے والے تھے....ای رات کوتمام دنیا کی حکت ومصلحت کے سال بھر کے کام کیے جاتے ہیں .... ظاہرآیت مبارکہ اور روایات متواتر خاصہ اور عامہ میں ہے کہ شب فقر ہر سال ماہ مبارک رمضان میں ہوتی ہے ..... ملائکہ اور روح پینمبرا کرم طلع آلہم اورآئمہ صدی میلی<sup>نون ک</sup>ی خدمت میں نازل ہوتے ہیں .... اس رات آئنده سال تک اموات ،امراض ،ارزاق ،حوادث ، واقعات ، خير،شر(۱) معین ومقدر ہوتے ہیں ..... ذرہ سے بزرگ تک تقدیرات ثبت کی حاتی

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

(دفع الريب عن علم الغيب ......

ہیں .... بیسب کچھ نبی اکرم کے زمانہ میں نبی اکرم طلق کیلائم پر آئمہ صدی اللیم کا المام معصولیا میں اس بیان الم میں امام معصولیا کی بیازل ہوتا ہے ....!!

فخرالدین رازی نے اپنی کتاب تفسیر مفاتیج الغیب میں شب قدر کے نام کی علت بیان کی ہے کہ است

بررات تقریرات کے امور کی رات ہے ...!

ابن عباس نے کہا ہے کہ جو بچھاس سال واقع ہوگا مثلاء بارش، رزق، روزی، کسی کو زندہ کرناکسی کوموت وینا، وغیرہ وغیرہ!! آئندہ سال کی شب قدر تک خداوند عالم تمام امور مقدر و معین فرما دیتا ہے ۔۔۔ تمام تقدیرات آسان و زمین کی خلقت سے پہلے متعین ہو چگی ہیں۔ یہ مقدرات ملائکہ کے لیے شب قدر میں ظاہر ہوتے ہیں۔ (اور قلم اعلیٰ کی نوک سے) لوح محفوظ پر ثبت ہوتے ہیں۔ اوراس نے کہا ہے کہ اس قول کو اکثر دانشمندوں نے اختیار کیا ہے !!

تفییر ابن کثیر: سورہ القدر کے ذیل میں ہے کہ قیادہ وغیرہ نے کہا ہے کہ: اس رات امور، موت وحیات، اورار زاق معین ہوتے ہیں۔ ....

جبیها کهارشادخداوندی ہے که

<sup>(</sup>۱) تفییر برهان ، نورانتقلین ، بحار الانوارج کے ۹ میار الدرجات باب ۸ اس نے (من کل امر) کی شرح میں کہا ہے کہ علماء کہتے ہیں کہ ہرامراس سال مقدر و معین ہوتا ہے خیر ہویا شر الربایان کلام رازی)

رفع الريب عن علم الغيب ......

آیت نونز دہم فِیهَا یُفْرَقُ کُلُّ أَمْرٍ حَکِیمٍ (٣:سوره دخان) تفیر طنطاوی:علامه صاحب سوره قدر کی تفیر بیان کرتے ہیں کہ:

اس رات بورے سال کے امور واعمال کا فیصلہ ہوتا ہے ۔۔۔!!

تفسير لا هي : مين قاضى عياض (اہلسنت) سے روايت ہے كيّ

اس رات کا نام سنب قدر اس لیے رکھا گیا ہے کہ اس رات خداوند عالم پورے سال کے تمام امور، رزق، موت وحیات وغیرہ متعین کرکے ان کو حتی شکل دے دیتا

روایات شیعه حمران نے حضرت امام محمد باقر علیظا سے سورہ القدر کی تفسیر دریافت کی کہ سورہ قدر کیا ہے؟!

آييخ فرمايا:

شب قدر ہرسال ماہ رمضان کے آخری عشرہ میں آتی ہے۔ قرآن مجید بھی شب قدر

میں نازل ہواتھا۔۔۔۔ارشادخداوندی ہے

(فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ٣: سوره وخان)

اس رات آئندہ سال کی شب قدر تک کے تمام واقعات وحالات مقدر ہوتے ہیں

حضرت على طلبالله يروايات نقل ہوئی ہے كه: (٢)

رسول اکرم طلع و الت کے پہلے سال ماہ رمضان مبارک میں فرمایا: مجھ سے

سوال کرومیں تمہیں آئندہ سال کے تین سوساٹھ (۳۲۰) دنوں کے سارے واقعات جو پوری کا ئنات میں رونما ہوں گے بتا دول گا ..... آپ طلی ایک ہے مزید فرمایا: پی فقط دعوى بى نبيس بلكه خداك قتم بيسب بجه خداكي عطاسي جانتا بول ....!!! روایات متواتره میں ہے کہ آئمہ صدی المالیات فرمایا ہے کہ: ملائکہ اور روح ہمارے پاس ہر شب قدر مقدرات لے کر حاضر ہوتے ہیں ....اس میں آئندہ سال تک کے لیے سب امور ہوتے ہیں ..... قرآن یاک .... بھی ان روایات کی .... تصدیق کرتا ہے ...! پس بنابراین! کوئی عاقل شیعه بلکه انسان عاقل بغیرغرض ومرض کے ان آیات وروایات کا اٹکارنہیں کرسکتا .....؟! کیا کوئی یہ کہرسکتا ب كهبروايات قرآن كےخلاف بين .... ١٩ بلكه و جانتے بين بيري آيات اس آيت (من کل امر ..... کی تشریح ہے....! پس آئمہ ھدی علیم<sup>قال</sup> اموال واجال مخلوقات علم خدا کے ذریعے جانتے ہیں .....اور میہ تمام رسول اكرم طلق لللهم كے ليے بطريق اولى ثابت ہے ....آپ علوم آئمہ كا واسطه مَنِّ ....اورا تمه هدى للمِنْ علوم پيغمبر طلق للهُم كوارث مين ....!! آ قائی فاتے نے کہا: اجازت ہے میں چند کلماًت عرض کروں ....؟!!

(۱) شخ صدوق نے ثواب الا اعمال میں نقل کیا ہے (۲) بحار الانوارج ۵ باب۳ (دفع الريب عن علم الغيب مسمود 68)

"جی ہاں" فرمایئے!لیکن شرط میہ ہے کہ پہلے جائے .....تا کہ تھکا وٹ دور ہوجائے!! آتائی فاتح نے جائے کا حکم دیتے ہوئے فرمایا:

اگر ہمارے پاس پینمبراکرم طلع اللہ اور آئمہ صدی سلیم اس علم غیب کو ثابت

ر نے کے لیے کوئی آیت وروایت نہ ہوتی تو ہمارے پاس سورہ قدراور سورہ دخان
کی آیت کافی تھیں ..... وضاحت کے ساتھ ایک سال کے حوادث پینمبراکرم
طلق ایک آیات کافی تھیں کے بیان کیے ہیں ..... کیوں کہ تمام مسلمان ، ملائکہ اورروح کے طلق ایک اور کے بیان کیے ہیں ..... کیوں کہ تمام مسلمان ، ملائکہ اور روح کے بین کروں کو قوادث و واقعات لے کر نبی اکرم

طَلَّيْ الْمِلْمِ كَي خدمت مين عاضر موت بين ....!

چنانچوایک سال کے حوادث وواقعات کاعلم ثابت ہو چکا ہے....اس سے زیادہ کاعلم بھی ان آیات دروایات کی روشنی میں قبول کرنا چاہیے....!

بنا براین اپنیبرا کرم طلق آیا کم حوادث زمانه سے آگاہ بین اور ہرگز آیات وروایات متواترہ سے اس موضوع میں سے صرف نظر نہیں کیا جاسکتا ....!!

دفع الريبعن علم الغيب 69 جھوٹ بولتا ہے اور اس نے ولید کی بات مان لی ..... چندلوگوں کو خالد کے ساتھ بنی مصطلق والول کے یاس بھیجا ..... یہاں تک آیت نازل ہوئی يَ الَّيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَائَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ (٢) (سوره جرات) اگر کوئی فاست تمہارے ماس کوئی خبر لے کرآئے تو اس کی تحقیق کرایا کرو ..... ال آيت مجيده سے وليد كا جھوٹ داضح ہوگيا ہے!! میر جاننا ضروری ہے کہ تمام حالات و واقعات علم مقام نبوت و رسالت کے ذریعے رسول یا کے اللہ اللہ کے لیے واضح وروش تھے....لیکن پیغمبراکرم ملتی کی آئی کوخدا کا یہی تحكم تفاكه لوگول كے ساتھان كے المور من علم ظاہرى كے ذريعے پيش آئيں ..... بلکہ آپ کو بیتھم ملاتھا کہ لوگوں کے ساتھ علم عادی کے ذریعے عمل کیا جائے .....اوزیبہ شرط شوت تكليف ب ....اس ليه ميان المارية احيد اورلوگون كامور مين علم ظاهري يراكتفاء كرتے تھے ....! ليكن وقت اعجاز ومعجز وحكم خدا سے عبائب كا اظهار كرتے ته .....عالم اسباب كى مراعات كرتے تھے ....ائى اوراينے اہليب ملائقا كى مقدرات سے کنارہ کشی نہیں کرتے تھے ....انشاءاللہ خاتمہ میں یہ بحث مفصلاً بیان ہوگی ..... آيت بيست: وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النَّفَاقَ لا تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ سَنُعَذِّبُهُمْ مَرَّتَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ (۱۰۱: توبه)

(دفع الريب عن علم الغيب ........

اورخود مدینے کے رہنے والوں میں ہے بھی بعض (منافقین) جواڑ گئے ہیں اے رسول ملتی آلہم تم ان کنہیں جانتے .....

آيت بيست واول: وَكَفَى بِرَبِّكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيْرًا رَصِيْرًا ( ) ( ) اسوره اسراء )

کیا یکنی بری بات ہے کہ انسان جہالت کی وجہ سے ایک یا دوآیات قرآنی کو اس طرح بیان کرے جس طرح اس کا دل جاہے لیکن وہ سینکڑوں روایات سے صرف نظر کر لے؟!اوران روایات کوبالکل چھوڑ دے ....!اوروہ بیر کمان کرے کہ بیر قرآن کے خلاف ہیں!!

نتجاً وہ روایات صادقہ وصیحہ کے بارے میں کہتے ہیں کہ یقر آن کے خالف ہیں انہیں یہ معلوم نہیں ہوتا ہے کہ ہم نے فقط چند آیات دیکھی ہیں ..... فی الواقع اس موضوع پر اور بھی آیات ہوتی ہیں ..... یا وہ بعض آیات کا پی مرضی سے معنی کرتے ہیں ...... اور بھی آیات کا اپنی مرضی سے معنی کرتے ہیں ...... اور بعد میں یہ گمان کرتے ہیں کہ ہمارے معنی کے بیروایات خلاف ہیں .....

ردفع الريب عن علم الغيب .......

آ قائی مشکوة نے فرمایا: ہمارے لیے ایک مثال بیان سیجیۃ تاکہ مطلب واضح ہوجائے بندہ حقیر نے عرض کیا: "بہت اچھے" البتہ مطلب کی وضاحت کے لیے مثال ضروری ہے ۔۔۔۔۔اس وقت میں نے کہا جو شخص مبانی فہم قرآن وحدیث سے دور ہوتو بہآیت

(دفع الريب عن علم الغيب سسس

بزرگواروں کاعلم بھی ثابت ہو جا تا ہے ..... بیر حضرات معصومین علیم اللہ عوادث زمانداور اعمال خلق کے عالم میں ......!!

پیغمبرا کرم طلّع اللّه اور آئے مصدی میلینات آن پاک کی تصریح کے مطابق لوگوں پر گواہ بھی ہیں .....

آيت بيست ودوم (شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ

شَهِيدًا سوره بقره : ١٣٣)

لوگول پرگواه بین .....

کیا میمکن ہے کہ کا مُنات عالم کے ہر بندے کا گواہ اپنے شہر کے لوگوں سے بے خبر ہو؟! کیا بیر سے ہے کہ پیغیمرا کرم طاق المیائی کومنافقین مدینہ کاعلم نہیں تھا....؟!!

بدوه سوال ہیں جو بھی قرآن مجید میں تھوڑا ساغور وفکر کرے انہیں بخوبی سمجھ سکتا ہے

!!....

جوہستیاں بیکہیں کہ تمام دنیا ہمارے سامنے اس طرح ہے جس طرح ایک اخروٹ ہو ...... ہم آسان وزبین ، بہشت ، جہنم ، دنیا ، آخرت ، ماضی ، حال اور مستقبل کواس طرح

رفع الريب عن علم الغيب ......

د کھتے ہیں جس طرح ہاتھ کی تھیلی کود یکھا جائے .....

كياميمكن ب كه بير حفرات المالية مسابيه منافق سے بي خبر مول ......؟!

ان سوالات کے جوابات بھی اہل فہم وشعور کے نز دیک مثبت ہیں ....

آیت بیست وسوم: (إِنَّ فِی ذَلِکَ لَآیاتٍ لِأُولِی النَّهَی (۵۴ سوره طآآیت بیست وسوم: (إِنَّ فِی ذَلِکَ لَآیاتٍ لِأُولِی النَّهَی (۵۴ سوره طآآیت بیشک اس بین عقل مندول کے لیے نشانیاں ہیں .....

یعنی آئے والے حالات و واقعات ، جالوت و طاغوت کی داستان اور بنی امیہ و بنی عباس کے مظالم کان کو پہلے سے ہی علم تھا.... بصائر الدرجات ۱۸۵، بحار الا انوار کمپانی جلد ۴ مل ۱۱ یہ مطالب حضرت امام جعفر صادق علیشلا نے قال کیے ہیں ....اور تفسیر قتی میں سندھیجے کے ساتھان کوقال کیا گیا ہے .....

اور بیرمطالب بحار الانوار ، بصائر الدرجات ، کنز الفوائد کراجکی اورمنا قب ابن شهر آشوب میں نقل ہوئے ہیں .....

آیت بیست و چهارم و پنجم: بد دونون آیات کریم سوره توبه مین بین .....ایک آیت نمبر (۹۷) ہے اور خدا فرما تا ہے .....

الْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدَرُ أَلَّا يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنزَلَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٤٠)

دیباتی کفرونفاق میں بڑے خت ہیں اور اس قابل ہیں کہ جو کتاب خدانے اپنے یہنازل فرمائی ہے اس کے احکام نہ جانے اور خدا تو جاننے والا ہے اور دانا ہے دوررى آيت نبر٥٠ اس: وَقُلْ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (٥٠١)

اے رسول طلق لیکنیم کہدد بھیے (اے لوگو) عمل کرو! تمہارے اعمال اللہ عظال اس کا رسول طلق لیکنیم اور مومنون و سیعتے ہیں ....!

آیت اول میں ہے کہ خدا ﷺ نے ان تمام واقعات کی ہمیں خبر دی ہے ..... اور دونوں آیات فرما تیں ہیں کہ خدا ﷺ اور رسول طلق آیاتہم تمہارے اعمال و کیھتے ہیں.....

اس آیت کریمه میں مونین سے آئمه هدی علیما مرادین ..... جبیها که روایات متواتره میں ان حضرات نظیما نے فرمایا ہے ....!!

(ہم نے اپنی کتاب مقام قرآن وعترت ص۱۸۳ میں دلیل عقلی وفقی قائم کی ہے )(۱) (دفع الريب عن علم الغيب سسس

آيت بيست وششم: (وَبَيْنَهُ مَا حِجَابٌ وَعَلَى الْأَعْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلَّا بِسِيمَاهُمْ وَنَادَوْا أَصْحَابَ الْجَنَّةِ أَنْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَمْ يَطْمَعُونَ (٢٣) سوره اعراف

آیت بیست و هفتم : سورہ انبیاء آیت ۲۳ هذا فر کُو مَنْ مَعِی وَ فِر کُو مَنْ قَبْلِی بَلْ أَكْثَرُ هُمْ لاَ يَعْلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمْ مُعْرِ ضُونَ (۲۳) بنل أَكْثَرُ هُمْ لاَ يَعْلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمْ مُعْرِ ضُونَ (۲۳) بيتر آن مير سے ساتھ والول کے ليے بھی ذکر ہے اور جھ سے پہلے والول کے ليے بھی ذکر ہے اور جھ سے پہلے والول کے ليے بھی ذکر ہے ۔....

(۱) اصول کافی (باب پیغیرا کرم شانیکی آمید کی است کی خدمت میں لوگوں کے اعمال پیش کیے جاتے ہیں ) آبت شریف میں مومنون سے مراد آئم محدی اللہ اس بارے میں چوروایات نقل کی ہیں بسائر الدرجات میں ہے کہ خدانے آئم محدی اللہ اس کو بصارت عطاکی ہے جس کی وجہ سے وہ تمام اعمال و کیستے ہیں ، بحار الانوار جدید ج ۲۳ میں ۲۳ میں سے کہ خدائے آئم محدی اللہ اللہ النوار جدید ج ۲۳ میں سے کہ خدائے آئم محدی اللہ اللہ کا کا معالی ہے جس کی وجہ سے وہ تمام اعمال و کیستے ہیں ، بحار الانوار جدید ج ۲۳ میں سے سے کہ خدائے آئم محدیث اللہ النوار جدید ج ۲۳ میں سے کہ خدائے آئم محدیث اللہ کی سے اللہ کی سے کہ دائلہ کی سے کہ خدائے آئم محددی اللہ کی سے کہ دو اللہ کی دو اللہ کی سے کہ دو اللہ کی کہ دو اللہ کی سے کہ دو اللہ کی دو اللہ کی سے کہ دو اللہ کی سے کہ دو اللہ کی کہ دو اللہ کی سے کہ دو اللہ کی سے کہ دو اللہ کی کہ دو اللہ کی

ردفع الريب عن علم الغيب مسمعن علم الغيب

حضرت امام جعفرصاد فلی این نظامی نظر مایا ہے: اس قرآن پاک میں گزشته اورآئنده کا ذکر موجود ہے ..... بیاوضح الواضحات ہے کہ بیتمام علوم پیغیبرا کرم ملتی نیاز کم اورآئمه هد گاگا اللہ کے باس ہے .... !!

نی اکرم طلق اُلِیَا ہم کوتمام انبیاء البیاء البیان اور تمام اوصیاء البین کاعلم عطاکیا گیا ۔ گذشته اور قیامت تک کاعلم بھی نہیں دیا گیا ۔ اس کے بعد آپ ایک نے بیآیت کریمہ پڑھی (هَـٰذَا ذِحْدُ مَنْ مَعِی وَذِبْحُرُ مَنْ قَبْلِی بَلْ أَکْتُرُهُمْ لاَیَعْلَمُونَ الْحَقَّ

فَهُمْ مُعْرِضُونَ ) سوره انبياء

ترجمہ: بیقر آن میرے ساتھ والوں کے لیے بھی فرکہ اور مجھ سے پہلے والوں کے لیے بھی فرکہ اور مجھ سے پہلے والوں کے لیے بھی ذکر ہے .....

دوسرى فصل:

جوآیات ہم نے بیان کی ہیں امید ہے کہ اب کسی شک وشبہ کی گنجائش نہیں رہے گی ۔۔۔۔۔ بیدولائل حقیر کے مدعل کو بیان کرنے کے لیے کافی ہیں ۔۔۔۔۔ اب دوسری بحث مطرح کرتے ہیں ۔۔۔۔۔!!

اس بحث میں وہ روایات بیان کرتے ہیں جو قرآن پاک کی معر ف ہیں۔ یعنی قرآن پاک کی معر ف ہیں۔ یعنی قرآن پاک کی معر ف ہیں کہ: علوم

گذشتگان اور آئندگان ،علوم الل زمان ، اخبار زمین و آسان ، احوال دوزخ ، جنان ، غم دوزخیاں اور سرور رضوان ..... علم بیان ، عبقری حسان ، دولت سلطان ، .... برشک کا بیان ہے ، حق و باطل کا فرقان ، حق کی بر ہان ، من کنت کا اعلان .... یچ لولو والمرجان ، .... کل من علیما فان ... حقیقی داستان اور منشاء رحمٰن .... قرآن پاک میں موجود ہے .....

"جی ہاں" قرآن نے تنہاطور پر نداختلاف و ورکیے ہیں اور ندی کرے گا...! پس ضروری ہے کہ نبی اکرم طلق گیار تنم اور آپ طلق گیارتم کے جائشین میلیم قرآن پاک کے ذریعے اختلافات دور کریں.! ردفع الريب عن علم الغيب مسسم

اگر قرآن پاک اختلافات دور کرتا تو مسلمان جوقرآن کوئی مانتے ہیں اوراس کے ذریعے استدلال کرتے ہیں تو فروع واصول میں تفاوت ہر گزنہ ہوتا ..... چنانچہ ہم نے مشاہدہ کیا ہے کہ مسلمانوں کے تمام فرقے اصول اور فروع دین میں اختلاف کرتے ہیں ..... اور تمام قرآنی آیات سے استدلال کرتے ہیں ....!! جب بھی قرآن وعرت کا ذکر آتا ہے ہمارے ذہن میں ایک غم انگیز منظر سامنے آجاتا جب اور ہمیں ایک افسوس ناک واقعہ کی یاد آجاتی ہے .... اور ہمیں ایک افسوس ناک واقعہ کی یاد آجاتی ہے .... اور ہیدوہ واقعہ ہے جو قیامت تک کوئی بھی خوشی اس کی جگہ نہیں لے سکتی ہے .... اور ہیدوہ واقعہ ہے جو قیامت تک فراموش نہیں کیا جا سکتی

Contact : jabir.abbas@yahoo.com

(دفع الريب عن علم الغيب مسسس

غورفرمائي! پنجيبراكرم الله المينائيل نفرمايا: اگران دوسيمتمسك رهو گو قيامت تك گراه نهيس هو گي ....! اس فرمان سے بخو بي معلوم هوتا ہے كہ جو شخص فقط قرآن سے تمسك كرے گا گوياس نے اپنے آپ كو وادى صلالت ميں ڈال ديا ہو .... بات بھى اوضى الواضى ات ميں سے ہے كہ بير حديث متواتره ميں سے ہے .... اسے مسلمانوں كے تمام فرقوں نے قال كيا ہے ...!!

مسعدة بن صدقد نے حضرت امام جعفر صادق علائلا سے حضرت علی علائلا کی حدیث نقل فرمائی ہے کہ حضرت علی علائلا نے فرمایا ہے حضرت پینمبرا کرم اللہ الوگوں کے لیے۔ ایک ایسانسخد لایائے۔ جوتمام آسانی کتابوں کو بیان کرنے والا ہے۔ ایک ایسانسخد لایائے۔ جوتمام آسانی کتابوں کو بیان کرنے والا ہے۔ اس میں حلال وحرام کا اور تمام آسانی گذشتہ کتابوں کی تصدیق کرنے والا ہے ۔۔۔۔۔!اس میں حلال وحرام کا ذکر ہے ۔۔۔۔۔اورنسخد قرآن مجمد ہے ۔۔۔۔۔اورتسخد قرآن مجمد ہے ہو چھو گے تو میں تمہیں ہو ہو ہے تو میں تمہیں اگر تم جھے سے پوچھو گے تو میں تمہیں آگر تم جھے سے پوچھو گے تو میں تمہیں آگر کا کرسکتا ہوں دیا جا ہوں دیے سکتا ہوں

علم گذشته اور آئندہ حتی کہ قیامت کے حوادث و واقعات اور تمام مسائل کاعلم قرآن پاک میں موجود ہے۔۔۔۔۔ اگر قرآن پاک سے مزید معلومات کے لیے سوال کرو گے تو وہ تمہیں بتا وہ تمہیں جو بچھ دریافت کرو گے میں تمہیں بتا سکتا ہوں۔۔۔۔(۱)

رُفع الريب عن علم الغيب سنسس

اساعیل بن جابر نے حضرت صادق علائم کی حدیث نقل کی ہے آپ علائم کے فرمایا :قرآن پاک میں گذشتہ وآئندہ واقعات کی خبریں ہیں اور ہم ان سب کو تفصیلات کے ساتھ جانتے ہیں ....!!(۲)

حضرت امير المومنين علائله فرمات بين.....

اس قرآن مجید سے سوال سیجیے ۔ الیکن سیجی جان لوکٹمہیں ہرگز جواب نہیں دے گا ۔ الیکن میں تاسک دے گا ۔ الیکن میں تہاسک و تاویل کے بارے میں بتاسک ہوں ۔ الے لوگواعلم گذشتہ اورآئندہ اور تمہاری ہرمشکل کاعلاج قرآن پاک ہے ۔ الاجیم نہیں جانتے ہیں )

الیوب بن حرکت بین میں نے امام جعفر صادق علائش سے سنا آپ علائش نے فرمایا: خدانے نبوت ورسالت کوتمہارے نبی طلی لیکٹی پر جتم کردیا ہے .... پس آپ

طلق الآل کے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا .....! اور قرآن پاک کے ذریعے دیگر کتب آسانی کومنسوخ کردیا ہے .....! قرآن پاک کے بعد کوئی کتاب آسان سے نہیں اترے گی ...... زمین و آسان کی الترے گی ....... زمین و آسان کی خلقت کا ذکر ہے ، تمہاری تخلیق کی داستان موجود ہے .... گذشتہ و آئندہ واقعات کا خلقت کا ذکر ہے ، تمہاری تخلیق کی داستان موجود ہے .... گذشتہ و آئندہ واقعات کا

<sup>(</sup>۱) پیروایت امیر الموشین ملائلات نیخ البلاغه میں نقل ہوئی ہے۔ (۲) اصول کافی بیصار الدرجات ہاں کے

(دفع الريب عن علم الغيب مسسس

بیان موجود ہے۔۔۔۔۔۔ت اور باطل میں فرق گزاری کے قوانین موجود ہیں۔۔۔۔ امر بہشت اور دوزخ کی باتیں مذکور ہیں ۔۔۔۔۔تہمارے اعمال کا تذکرہ بھی موجود ہے۔۔۔۔۔(ا)

حضرت امير المومنين على ابن الى طالب المسلمان فرمايا:

جناب ساعہ نے حضرت امام صادق علیت سے روایات نقل کی ہے کہ آپ علیت است فر مایا: خداوند متعال نے تمہارے لیے قرآن پاک ونازل فر مایا ہے ۔ یہ کتاب خدا نہات ہی معتبر اور مصدق ہے ۔ اس میں تمہاری خبریں ، سے بہلے والی اور قامت کی خبر س موجود ہیں .....

اس کتاب میں زمین و آسان کی تمام اخبار غیبیہ میں موجود ہیں مسالر کوئی ان موضوعات کے بارے میں غیبی خبریں بتائے تو تم تعجب کروگے ۔۔!!(۳)

(دفع الريب عن علم الغيب .......

ابراهیم ابن عمر نے حضرت امام صادق علیلتام کی حدیث نقل کی ہے کہ آپ علیلتام نے فرمایا: قرآن مجید میں گذشته اورآئنده تمام واقعات موجود ہیں .....جو کچھواقع ہو چکا ہے یا واقع نہیں ہواہے .....ایک لفظ کے کئی کئی معانی ومطالب ہوتے ہیں .....اور ایک ایک لفظ میں قرآن کی گئی گئی تا ویلیں ہوتی ہیں ..... پیسب علوم فقط ہم اوصیاء ہی جانتے ہیں ۔۔ بشیر دھان نے کہا ہے کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علالیکام کو فرماتے ہوئے سام کہ آپ علائل نے فرمایا: خداوندعالم نے قرآن مجید میں ہماری اطاعت واجب قرار دی ہے۔ اگر لوگ ہم سے دور ہوجاتے ہیں یا ہماری اطاعت نہیں کرتے تو قیامت کے دن ان کے پاس عذر و بہانہیں ہوگا....!! یہاں تک کہ بهت زیاده آیات هماری فضیلت میں نازل ہوئی ہیں ..... جو پچھ قرآن یاک کے متعلق سوال کرنا جا ہومیں تنہیں تعلیم دے سکتا ہوں ۔۔۔۔!! جو پچھ خدانے ہمیں علوم عطاکیے ہیں کسی اور کوعطانہیں کیے کیکن جوعلم دیگر آنبیاء عليمًا وسلين الما مَكْم مقربين كوعطا موت بين وهسب علوم بهم جانت بين ....(1)

آ قائی فات : ہمارے لیے نہایت افخار ہوگا اگر آپ ظہرانہ ہمار کے ہاں تناول

فرمائين .

<sup>(</sup>۱) اصول کافی

<sup>(</sup>r) تفسير فرات بن أبراهيم كوفي

٣) تفيرعياثي جاص ٨(٣) تفيرعياشي جاص١١

ردفع الريبعن علم الغيب 83 حقیر:میری طرف سے کوئی مضا گفتہیں ہے لیکن رفقاء کی رضائیت ضروری ہے ..... رفقاء بيا ختيار جناب عالى كے ہاتھ ميں ہے.... حقیر: اگرآج حضرت امام علی تقی علایقی اور حضرت حسن عسکری علایقی کی زیارت کے ليسامره جائين توكيابى احجابوكا ....! آ قائی فائے: میں بھی آپ کے ساتھ چلوں گا .... میں چند ماہ سے سامرہ نہیں جا سكا ..... كيكن اگراتك احسان كريس تو ظهر كا كھانا كھانے كے بعدنہ چليس ....؟ اور ميري خواهش ہے کہ جوآپ کو پہند ہوآپ بتا کیں میں وہ تیار کروالیتا ہوں .... حقیر: آپ براه کرم ایک کلو قیمه کی کھی گئے کا تازہ دودھ مہیا کریں جب پیسب کچھ آماده موجائے تو ہمیں بتادینا..... آ قائی فاتے: بیسب کھ گھر میں موجود ہے ... آقائی مشکوة: ہماری بیخواہش ہے كه آپ بحث جاري رئيس ......عقير: جوتمام روايات مين ني بيان كي بين بيايك دوسرے کی تائید کرتی ہیں ..... پروایات بعض کتب میں تفکیل کے ساتھ نقل ہوئی ہیں اور بعض کتب میں اجمالی طور پرنقل ہوئی ہیں ..... اگر ہم غور سے دیکھیں تو ہمیں معلوم ہو جائے گا کہ بعض روایات مخضر ابعض مفصل ، بعض تفصيل اوربعض اجمال يمشمل بين ..... ليكن بيتمام روايات قرآن پاك Not to a military (۱) تفسير عياشي ، جلداص ۱۱ ..... ماس برقي جاص ۲۹۸ (دفع الريب عن علم الغيب سيس

کے موافق ہیں ..... یہ تمام روایت قرآن پاک کی تفسیر بیان کرتی ہیں جیسا کہ گذشتہ بیان سے واضح ہوتا ہے .....قرآنی آیات ان روایات پر دلیل واضح ہیں .....اور بیہ روایات ایک دوسری کی تائید مزید اور تا کید کرتی ہیں .....

المام المام

اب خدا کی تائید سے ان روایات کا تجزیه اور تحلیل کرتے ہیں جوعلم غیب کو پیغیبرا کرم طبق آیہ آنم اور آئمہ صدی البتال کے لیے ثابت کرتی ہیں ۔۔۔۔۔اور گزشتہ روایات کی جسی پشت پناہی کرتی ہیں ۔۔۔۔۔اور بیروایات بطور کا ل غیب نبی طبق آیا آئم اور آئمہ صدی مطبق اور آئمہ صدی مطبق کا بیت کرتی ہیں ۔۔۔۔۔! بیروایات اٹھا کیس انواع پر شمتل ہیں ۔۔۔۔

اول: پنجیبراکرم ملتی آلیم فی حضرت علی الله اور آئم مدهدی سلما کے مدحت میں فرمایا

حفع الريب عن علم الغيب ......

ہے کہ: بیر حضرات علیمال ہدایت کرنے والے ہیں .....اور خدا وند قد وس کے پہندیدہ ہیں ....خدانے انہیں میراعلم عطا کیا ہے اور بیریری عترت طیبہ ہیں .....الخ (۱)

دوم: حضرت امام محمد باقر عليسًا في بغيم اكرم طلَّي أيد ألم كا فرمان قل فرمايا به كه آخضرت طلَّي أيد ألم كا فرمايا كه المخضرت طلَّي أيد أنه المحضرت طلَّي أيد أنه المحضرت طلَّي أيد أنه المحضرة المعالم المحضرة المعالم المعال

(اعطاهم الله فهمي و هم عترتي من لحممي و دمي)

ید میری عترت میں اور خدانے انہیں میر اعلم وادراک عطا کیا ہے ....ان کا خون میرا خون میرا خون میرا خون میرا خون میرا خون میرا

قوانين : كحاشيه برمرقوم م كهلامة العلماء فرمايا:

ان حضرات علم میں کیے شک کیا جا سکتا ہے؟! وہ علم غیب نہیں جانے ..... بلکہ وہ علم غیب نہیں جانے ..... بلکہ وہ علم غیب بھی جانے ہیں اور اسرار قلوب سے بھی واقف ہیں ..... یہ بات واضح ہے کہ وہ علم غیب بھی جانے ہیں اور اس القلوب سے بھی واقف ہیں .... یہ بات واضح ہے کہ وہ علم خدا کے خاذن ہیں ، کتاب خدا کا ساراعلم ان کے پاس ہے اور اس کتاب (قرآن) میں ہرشکی کا بیان ہے .....

وہ امام مبین ہیں اور ہرشکی کوامام مبین میں رکھا گیاہے ....اس موضوع پر ہزاروں

<sup>(</sup>۱) كامل الزيارات: ابن تولوي في باب۲۲

<sup>(</sup>۲) کامل الزیارات: این قولوری باب ۲۳، بحارالانوار کمپانی ج۸ص۱۹۰ بصائز الدرجات ص ۸۸، بحارالانوار کمپانی ج۲۱ص۲۹،۲۸، مقام قرآن وعترت ص ۲۸

ردفع الريب عن علم الغيب ......

روایات صیحہ دلالت کرتی ہیں کہان کے پاس یوم اذل سے شام محشر تک کا سارے کا ساراعلم موجود ہے.....

نوع دوم:

آئمه هدي ملبط نفرمايا ب كه خداك دوملم بين ....

علم ذاتى: جوكماس كذات كساته مختص ب....

علم مبز و الجوملائكه، انبياء البياء المسلين البيام الموعط كيا كيا ..... جوعلوم مخلوقات كوعطا

كيے كئے ہيں وہ سب علوم ہم جانتے ہيں .....

اصول کافی میں پانچ (۵) اور بھائز الدرجات میں سترہ (۱۷) روایات سیج اور معتبر سند سے نقل ہوئی ہیں ۔۔۔۔اور بحار الانوار کمپانی ج ایس ۳۱۴ ۔۔۔۔۔۳۱۹ میں بہت ساری

روایات موجود ہیں....کتاب مقام عترت ص 🗝 ....

## نوع سوم:

روایات متواتره میں آئمہ صدی علیم اسے فرمایا ہے کہ جو کچھ جہاں میں ہو چکا ہے یا قیامت تک ہوگا۔ جیاں میں ہو چکا ہے یا قیامت تک ہوگا۔ بیسب کچھ ہم جانتے ہیں ...... بہت زیادہ آیات وروایات میان گذشتہ اس مطلب پرواضح دلیل ہیں ..... یہاں پرہم کم وبیش چالیس روایات بیان کرتے ہیں....!

ا .... اصول کافی میں ہے کہ سیف تمار نے بیان فر مایا ہے کہ شیعان حیدر کراڑ کا

(دفع الريب عن علم الغيب ......

ایک گروه حجرا ساعیل علائلا) ( مکه میں ) حضرت امام جعفر صادق علائلا کی خدمت میں حاضر ہوا تو آیا ہا۔ نے فرمایا:

کیایہاں پرکوئی جاسوں ہے؟!ہم نے چاروں طرف نظری اور عرض کیا یہاں پرکوئی جاسوس نہیں ہے....!!!

آپ النها\_نے فرمایا:رب کعبه کی شم!!اگرمیں حضرت موسیٰ اور حضرت خضر

علائل کے زمانے میں ہوتا تو ضرور کہتا کہ میں تم دونوں سے زیادہ عالم ہوں .....میں انہیں وہ علوم و ..... بتا تا جو وہ نہیں جانتے تھے .....!! کیوں کہ بید دونوں بزرگوار وہ علم جانتے ہیں جو ..... اجو کچھوا قع نہیں ہوایا واقع ہوگایا قیامت تک جانتے ہیں جو بہتیں جانتے ..... اجو کچھوا تع نہیں ہوایا واقع ہوگایا قیامت تک کیا ہوگا وہ بینیں جانتے .... ابیتمام علوم بیغمبرا کرم طابع کی المرف سے ہمیں .

وراثت ميس ملے ہيں .....(۱)

٢ ..... حضرت صاوق المناهم أنه ابني مناجات مين فرمايا بركه:

(يا من خصّنا با لوصيته و اعطانا علم مضى و علم ما بقى .....)

یعنی خداوندعالم نے ہمیں اپنے نبی طلع اللہ کا وسی قرار دیا ہے اور ہمیں علم گزشتہ اور آئیں خداوند علا کیا ہے اور ہمیں وراث آئندہ عطا کیا ہے اور ہمیں وراث

......

(۱) علامہ کلسی نے مراة العقول میں فرمایا ہے کہ امام کا سوال کرنا کہ یہاں کوئی جاسوں تو نہیں ہے؟! اس بات سے منافات نہیں رکھتا ہے کہ آپ علم غیب نہیں جانتے بلکہ آپ حضرات علم ظاہری پرعمل کرتے ہیں

(رفع الريب عن علم الغيب انبیا ﷺ قرار دیاہے .... یہ مناجات کامل الزیارات میں چھ سندوں کے ساتھ نقل کی گئے۔۔۔۔! سى سى بىرىدىيە بھى بصائرالدرجات مىں اسى مضمون مىں نقل ہوئى ہے..... الك حديث مفصل مين امام جعفرصا دق عليه المام كي تشريح كرت ہوئے ابوبھیر سے فرماما: ہمارے پاس گزشتہ اور قیامت تک کاعلم ہے .....اصول کافی اور بصائر الدرجات ۵ .... حضرت صادق الله كاس آيت كي تفيير (هَــذَا ذِكْسُرُ مَــنْ مَعِيى وَذِكْرُ مَنْ قَبْلِي بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَيَعْلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمْ مُعْرضُونَ (۲۲ : انبياء) مين فرمايا: اس کا تفصیلی بیان پہلے آچا ہے اور خلاصہ پیہے 💮 علم گزشتہ وآئندہ قرآن مجید میں ہے اور پیربات واضح ہے کہام قرآن آئمہ هدی جات کے یاں ہے۔۔۔۔ ٢ ..... حضرت امير المونين عليمه في فرمايا: حضرت رسالت ملکی لیام پناہ نے میرے کان میں گزشتہ وآسندہ اور قیامت تک کے تمام علوم بیان فرمادیے ..... بیعلوم خداوند عالم کی طرف سے ہیں .... جو کہ تو سطرسول اعظم ملت للهم مجصعطا موت بين ....! ك .... ابوبصير ن كها ب كه حضرت أمام محمد با قرطليك فرمايا:

(دفع الريب عن علم الغيب حضرامیر المومنین للِنَّلا سے پینمبراکرم طلق لیکھ کے بارے میں یو جھا گیا .....آپ للِنگام نے فر مایا: تمام انبیاء ومرسلین، گزشته وآئنده علوم آپ کے پاس تھے.... آ پنے مزید فرمایا: مجھے قتم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ وقدرت میں میری زندگی وہ تمام علوم، قیامت کے حالات وواقعات وحوادث میں حانتا ہوں (۱) ٨..... ميروايات بصائر الدرجات باب٢ ميں بيان كي گئي ہيں.....اوران ميں ايك روایت ہے کہ حضرت امام جعفرصا دق ملائلگام نے فرمایا: جو کچھز مین وآ سان میں ہے، میں وہ بھی جانتا ہوں..... جنت کے حالات اور دوز خ کے دا قعات بھی جانتا ہوں .....جو کچھوا تع ہو چکاہے وہ بھی جانتا ہوں اور جو کچھوا قع نهيں ہواوہ بھی جانتا ہوں.....!! جو کچھ تیا ست تک ہوگا وہ بھی جانتا ہوں....! و..... ابی مریم نے کہا کہ امام حمد با قطیقی کا نے فرمایا ہے: ہارے یاس جامعہ ہے، یہال تک فرمایا: ہارے یاس جفر بھی ہے اور اس میں ہے کہ جو پچھوا تع ہواہے یا تیامت تک واقع ہوگا ....!! حضرت امام جعفر صادق طلطیلات نیبت امام زمانیشاک تو صیف کرتے موے فرمایا کہ: میں جفر کا ملاحظہ کررہاتھا ہے وہ کتاب ہے جس میں موت وحیات، ....و کھم و جا ہے یا جو کھوا قع نہیں ہوااس میں ثبت ہے .... یہ کتاب پیغیبراکرم طبع کالیم اور آپ مطابع کالیم کے بارہ اوصیاء مبلیمات کے ساتھ مختص ہے (دفع الريب عن علم الغيب ......

اس میں موضوع امام زماند، آپ کی غیبت اور طول غیبت کی علت و اسباب مذکور ہیں۔...اور بیم رقوم ہے کہ اکثر لوگ اس وقت مرتد ہوجا کیں گے....!! (۲) بین .....اور بیم رقوم ہے کہ اکثر لوگ اس وقت مرتد ہوجا کیں گے....!! (۲) اا..... حضرت امیر المونین کے فرمایا:

رسول اکرم مطلق کی آئے ہے مجھے ہزار باب علم تعلیم فرمائے ..... اور ان میں سے ہرایک باب سے مزاید باب علم کھلتے ہیں .....ان کواگر جمع کیا جائے تو کئی گئی ہزار باب بنتے ہیں ..... بہی وجہ ہے کہم موت وحیات علم بلایا فصل خطاب بھی جانتے ہیں ..... بابا اور ا

١٢ .... حضرت امام جعفرصا دقت ايك تفصيلي حديث بيان فرمائي بكه:

جب رسول اکرم طلخ اَلَيْم پروی نازل ہوتی تقی تو آپ طلخ اَلَيْم حضرت امیر

..... کواملاء فرماتے تھے .....اور جناب امیلائٹا کھے لیتے تھے .....آپ طلخ اَلَیْم کی آب المونین امیر المونین امور کا کنات، زمانه، ماضی ، حال اور مستقبل ..... کے حالات حضرت امیر المونین علی الله کا کو اور کا کنات ، زمانه ، ماضی ، حال اور مستقبل .... کے حالات حضرت امیر المونین خود ملائٹ کا کیا کہ کے علاوہ کوئی بھی تہیں جانتا ہے ..... (اور را تحین فی العلم کے علاوہ کوئی بھی تہیں جانتا ہے ..... (اور را تحین فی العلم چودہ حستیاں ہیں)

<sup>(</sup>۱) بصائر الدرجات باب ۱۳ مديث ا

<sup>(</sup>٢) كمال الدين صدوق بابس

ردفع الريب عن علم الغيب والعيب والعالم

یمی وجہ ہے کہ بیر حضرات علیم اللہ مومنین کو دشمنوں کے حالات و واقعات سے مطلع فر مایا کرتے تھے ..... بیرحالات و واقعات اس کتاب مقدس سے انتخر آج ہوتے تھے .....

١١٠٠٠٠ حضرت امام صادق علائته فرمايا:

سما ..... حضرت امیر المومنین علیه السلام نے فرمایا ہے: بیرآیت قرآن پاک میں نہ ہوتی تو میں تہ ہوتی تو میں تا ہوتی تا ہوتی تو میں تا ہوتی تا ہوتی تو میں تا ہوتی تا

(يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أَمُّ الْكِتَابِ ٩ سوره رعد) خدا تقريرات من جوچا به المار معلى المار على الله على المار على المار ا

(۱) خصال شخ صدوق ج۲،ص۱۷ ، بحارالانوار کمپانی ج۲،ص۲۸، الاختصاص ص۱۸۳، البصائر الدرجات باب کام احقاق الحق ج ۷، ص

تفسر عیاشی میں ہے کہ ززارہ نے کہاہے کہ حضرت امام محمد باقر اللّٰئل نے حضرت سجاؤلاً کی حدیث نقل فرمائی ہے کہ آپ اللّٰئلام نے فرمایا:

(دفع الريب عن علم الغيب .......

اگر قرآن مجید میں ایک آیت نہ ہوتی تو تمہیں قیامت تک کے حالات و واقعات سے آگاہ کر دیتا.....میں نے عرض کیا وہ کون تی آیت ہے.....؟!

اگرقرآن مجید میں ایک آیت نہ ہوتی تو ہم تمہارے لیے قیامت کے حالات وواقعات بان کرتے ....!!

١٦. ...امام رضاله كي حديث الماسيك في فرمايا:

ہم اس پیغیبر طلق آلیہ ہم کے وارث ہیں جسے خدا وند متعال نے برگزیدہ کیا ہے .....اور انہیں اپناعلم غیب بھی عطا کیا .....ہم بھی گذشتہ اور قیامت تک کے حالات جانتے ہیں ا

ا مدیث مکالمه ام محمد با قرطیلته میں ہے جو کہ آپنے ہشام بن عبد الملک سے کیا تھا ۔ آپنے فرمایا:

خدا وندعالم نے اپنے نبی پر قرآن پاک نازل فرمایا ..... اور اس میں گذشتہ وآئندہ قیامت کے سارے حالات وواقعات موجود ہیں ...!!

وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وسوره نحل ٨٩

رفع الريب عن علم الغيب 93 ہم نے تیرے اوپر کتاب کونازل کیا جس میں ہرشک کا بیان ہے ....! آی مزید فرمایا: پغیمراکرم طلق کیلتم نے بیتمام علوم حضرت امیطلائلا کو تعلیم فرمائے ١٨....حضرت امير الموضيق في ماما: میں تمہیں قرآن کے ذریعے گذشتہ وآئندہ کے حالات وواقعات بتا سکتا ہوں....!! يهال تك كرفر مايا: اگر مجھے ہے بوچھوتو میں تہمیں یا دبھی كر اسكتا ہوں ....! ١٩ .... حضرت أمام صاوق علائلكم نے فرمایا: علم گذشته اورعلم حوادث أكتر قرآن مجيد ميں ہے..... يہال تك كه فرمايا: تهم اوصیاء بیتمام علوم جانتے ہیں اوا ٢٠ .... حضرت امير المونين عليك في خال بعد اين خطبه مين فرمايا: اہل بھرہ کے نام لے کران کی مذمت کی ....اور بھرہ کے حالات بتائے ....مزید فرمایا : مجھے تتم ہے اس ذات کی جس نے دانہ شکا فتہ کیا اور مخلوقات وضلق کیا ..... اگر میں جا ہوں تو تنہیں بتا سکتا ہوں کہ زمین کا کون سا خطہ س وقت آباد ہوگا اور کس وقت وبران بوگا....!! کیوں کیلم گذشتہ وآئندہ میرے یاں ہے۔۔۔۔ ٢١. تفسير في ميں ہے كه:

جو بچھ واقع ہو چکا ہے یا واقع ہو گاہیتمام علوم حضرت علی<sup>طلیندا</sup> کی ذات میں

(دفع الريب عن علم الغيب والمعلم الغيب المعلم (94)

احصاء (محصور) کیے گئے ہیں .....یعنی اول خلقت آدم اللگائی ہے لے کر قیامت تک کے واقعات، فتنے، زلز لے وغیرہ ....ان تمام امور کے بارے میں حضرت علی سب کی حانتے ہیں .....

٢٢ ....لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ تَذْكِرَةً وَتَعِيَهَا أَذُنْ وَاعِيدةٌ (١ : الحاقه)
اس آيت شريف كي تفير مين حضرت صادق الليم في فرمايا: جو يجهوا قع مواسم ياوا قع
موتا سبب يجه حضرت امير المونيق في كانول مين محفوظ سبب المونيق ا

۲۳ زیارت امیر المونین علیه میں حضرت صادق آل محلیله کا کیا گیا ہے کہ الله کا کہ الله کا کہا گیا ہے کہ الله کا کہا گیا ہے کہ الله کا کہا تا الله کا کہا تا کہ کہا تا کہا تا کہ کہا تا کہ کہا تا کہ کہا تا کہا تا کہا تا کہ کہا تا کہ کہا تا کہا تا کہ کہا تا کہا تا کہا تا کہا تا کہا تا کہ کہا تا کہا تا کہ کہا تا کہ تا کہ کہا تا کہ کہا تا کہا

ایک دن میں مامون کے دربار میں گیا تواس نے تمام افرادکو باہر بھی دیا اور مجھا ہے اپ بیاس بٹھایا ..... کھانا کھلانے کے بعداس نے مجھے خوشبولگائی .... اورایک خص کو بلایا کہ وہ حضرت امام رضائلتھ کی مصیبت پرنوحہ پڑھے ... مامون نے بھی گریہ کیا ..... اس نے کہا کہ بنی ہاشم مجھے ملامت کرتے ہیں کہ میں حضرت امام رضائلتھ کو اپناولی عہد کیوں بنایا ہے ...؟!

اب میں تیرے لیے امام رطالت کی حدیث نقل کرتا ہوں کہ تو تعجب کرے گا

(دفع الريب عن علم الغيب ......

الیک دن میں نے آپ سلام کی خدمت میں عرض کیا: مولا: آپ سلام کی خدمت میں عرض کیا: مولا: آپ سلام کی خدمت میں عرض کیا: مولا: آپ سلام کے دادا جان اور اجداد طاہرین غیب جانتے تھے ۔۔۔۔! آپ سلام کی مان کے علم کے دارث ہیں اور اب ایک حاجت ہے کر آپ لیک کی خدمت میں عاضر ہونے کا شرف حاصل کیا ہے ۔۔۔۔۔

حضرت امام رضالته المناسفة عندما مانان الني حاجت بيان كرو!

میں نے عرض کیا: میری ایک کنیز ہے جس سے مجھے بہت محبت ہے ۔۔ وہ کئی بار حاملہ ہوئی ہے کیا اس کے شکم سے بچسا قط ہوجاتے ہیں ۔۔ آ علیلتھ کوئی عمل تعلیم فرما کیں تا کہاس کوانجام دینے کے بعد سقط ۔۔۔ ہے تجات حاصل ہو سکے ۔۔۔ آپ

..... نے فرمایا: اس دفعہ بچے ساقط نہیں ہوگا ....! اور یہ بچاپی ماں کی شبیہہ ہوگا..... اوراس کے داہنے ہاتھ کی ایک انگلی بھی فالتو ہوگی ... اوراس کے بائیں پاؤں کی ایک انگلی زائد ہوگی ....!

آپ طلطه \_میرے قریب آیے! میں آپ الاکند شتہ و آئندہ کے حالات و واقعات بتاؤں ....!

۲۵ احقاق الحق ج ۴ ص ۷ میں ابن مَّر دویہ کی کتاب مناقب سے حدیث نقل کی گئی ہے کہ: حضرت ام کلی نے حضرت نبی اکرم صلی اللّٰدعلیہ وا آلہ وسلم کی حدیث بیان

|                    | 96)                   | **********                                  | الغيب              | عن علم                       | دفع الريب<br>دفع الريب |
|--------------------|-----------------------|---------------------------------------------|--------------------|------------------------------|------------------------|
| ر<br>رشته و        | على على اللينة الأكوك | نے کہاہے کہ حضرت                            |                    |                              |                        |
|                    |                       |                                             | اینےاخ             | علوم تعليم فرما              | آئندہ کے تمام          |
| سائے               | مام محمد بإفريليتك    | امیں ہے کہ حضرت ا                           | وب جهاص ۵۷         | ابن شهرآ ش                   | ۲۷مناقب                |
| تھے خدا            | إخدا كيشم:            | ورفر مایااے جابر                            | کی خبر دی ا        | ان کی وفات                   | جا برانصاری کو         |
| . ونت              | ت کر کی اور جو        | ناب جابرنے وصید                             | طاکیا ہے چ         | تنده كاعلم ع                 | نے گزشتہ وآ            |
| هت.                | بر دنیا سے رخ         | ِ اسی وفت جناب ج                            | نے بتایا تھا بعینہ | من علالتلام<br>موسين         | حفرت اميرا             |
|                    |                       |                                             |                    | <b>6</b> .0                  | !!2 %                  |
| ي بيان             | الشهر كي حديث         | فيحضرت اميرالموثيرا                         | جعفر طيار فليشكم   | عبدالله بن<br>عبدالله بن     | سيات سيات              |
|                    |                       |                                             | هٔ فرمایا:         | علالتهم <u>ن</u>             | فرمائی ہے کہ آ         |
| ر،اپنے             | دینے کے بعد           | بي كه: مجھے شسل و كفن                       | ے وصیت فر مائی ہے  | ر<br>لیالم نے مجھ<br>لیالم م | يغجبراكرم طتج          |
| رمايا:             | ن علیشال فر           | حضرت اميرالمونة                             | ن مبارک پرر کھنا.  | ومير <u>ے</u> د ہال          | و ہان مبارک ک          |
| غات                | یک کے واف             | چىلىنگا <u>ئ</u> نى مىت                     | ىل كىياىيس آر      | کی وصیت پر <sup>ع</sup>      | میں نے آپ              |
|                    | 10.                   |                                             | !!                 | الم عطاكيا                   | حالات كالمجھ           |
|                    | Ver.                  |                                             | م نے قرمایا:       | را كرم طلق ليلم              | /* ····· YA            |
|                    |                       | م القيامته)                                 | نو كائن الى يو     | رک بما ه                     | (سلني اخبر             |
|                    |                       | لات بتاؤن                                   | إمت تك كحما        | ! میں تمہیں قب               | جھے پوچھو              |
| علالتك<br>بدأ مأتم | ا گئی ہیں             | مات روا <sup>ييت</sup> ين <sup>نقل</sup> كر | وع سے مربوط        | میں اس موٹ                   | نوع بشمّ:              |

ردفع الريبعن علم الغيب کو ہرشکی کاعلم غیب ہوتا ہے۔۔۔۔۔اسی طرح نوع ہفتم میں تین روایات اورنوع نونز دھم میں بھی تین روایات کی تصریح کی گئی ہے ....! یہ بات روایات متواتر اہ سے ثابت ہو چکی ہے کہ پینمبرا کرم طبق کیلیم آور آئمہ صدی الم علم غيب جانتے ہيں ....!! يہاں پرانكار كى كوئى تنجائش نہيں ہے....! كوئى بھى آپيت و روایت اس کےخلاف نہیں ہے ....جییا کہ اہل حق واہل بصیرت کے لیے روز روشن کی طرح عیال ہے .... شبہات کا جواب بھی دیا جاچکا ہے .... آ قائی فات خداوندعالم آپ کوجزائے خیردے ....میراخیال پینہیں تھا کہ پغیبر اکرم طلقی کیا ہے اور آئمہ هدی میکھا کے علم غیب کو ثابت کرنے کے لیے اتنی روایات ہوں گی ....!! ان لوگول پر واقعاً تعجب ہے جو کہتے ہیں کہ اس موضوع پر فقط دوضیعت احادیث دلالت کرتی ہیں .....! وہ لوگ اینے خیال فاسدہ میں پیر بھے ہیں کہ ہم اپنی خرافات سے معاشرہ کے معزز ترین فردین جائیں گے در حالانکہ وہ ایسی باتوں ہے خودا پنی عزت خاک میں ملاویتے ہیں .....!وہ اپنی گفتگو کے ذریعے مقام پیغمبرا کرم ملی ایم اور آئم محد می این کا کو گھٹانے کی كوشش كرتے ہيں جس كى وجہ سے وہ خود بے آبر وہوجاتے ہيں.....! نوع چهارم :یهال پروه احادیث آپ کی خدمت میں عرض کرتا ہوں .... پیغمبرا کرم طَنْ اللَّهُ اوراً مُمه هدى المِنْ كَعلم غيب برولالت كرتى بين .... اوران مين فقط آئنده كے لیے حالات بیان کیے گئے ہیں.

(دفع الريب عن علم الغيب .......

ان میں حضرت زہرا میلیکٹا کے مصحف کی شرح بھی ہے ....اس ضمن میں کافی روایات میں لیکن ہم چندروایات پر ہی اکتفاء کریں گے....!!

المستحضرت امام صادق في عفر مايا:

جان لوامصحف فاطمہ یلبنگامیں حلال وحرام کے احکام نہیں بلکہ اس میں قیامت تک کے ہرواقعہ کاعلم موجود ہے۔…!!(۱)

حفرت جرائیل ....حضرت زہراملی فامت تسلیت پیش کرنے کے لیے حاضر ہوتے تھے .... اور حضرت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تمام احوال

(دفع الريب عن علم الغيب سسس

آپ کی خدمت میں بیان فرمادیتے تھے .....جومظالم آپ کی اولا دیکہ اور دہونے وارد ہونے وارد ہونے وارد ہونے والے تھے ان کے متعلق بھی آگاہ کرتے تھے .....حضرت امیرا کمونیٹ میں میا واقعات کو قلمبند کرتے تھے اور مصحف فاطم اللہ شہر ہے ....!!

سس حضرت امام صادق عليتناكم في مايا:

اے فضیل! میں مصحف فاطمہ دیکھ رہا تھا....اس میں روئے زمین کے بادشاہوں کے نام ولدیت کے بادشاہوں کے نام ولدیت کے ساتھ مرقوم ہیں....اس میں حضرت حسن سیکھیلا کی اولا دکے لیے کہا تھی تحریز ہیں تھا....(س)

حضرت صادق آل محمه عليتكان فرمايا

مصحف فاطمہ میں آئندہ زمانے کے تمام حالات موجود ہیں اور روئے زمین کے بادشاہوں کے نام بھی موجود ہیں ..... واضح رہے کہ ان روایات میں نضا زہیں ہے یہ روایات اور روایات میں نضا زہیں ہے یہ روایات اور روایات سابقہ سے واضح ہوتا ہے کہ گذشتہ حال اور آئندہ کاعلم قرآن پاک میں موجود ہے .... اور اس میں تنافی نہیں ہے کہ احکام کے علاوہ ویکر علوم قرآنی "
مصحف فاطمہ "میں ہول .... کیوں کہ اسے ایک خاص اہتمام کے ساتھ ملک سے حضرت امیر المونین ساتھ کا کہ اسے دست مبارک سے تحریر فرمایا ہے .... اور بیا کتاب

<sup>(</sup>١) اصول كافى باب شرح صحف بصائر الدرجات باب١٨

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات باب، ١٠ الى عبيده في حضرت صادق عليك عدوايت نقل كى ب

<sup>. (</sup>٣) اصول کافی ... بحارالانوار کمیانی جلد کمیں زکور ہے ....

100 دفع الريبعن علم الغيب

مصحف فاطمه مل<sup>ہاللہ</sup> کے نام سے مشہور ہے .... اسی طرح جہات علوم آئم<sup>ہالہ ا</sup> اوران کے منابع میں کوئی تضادوتنافی نہیں ہے ....جفریا جو کچھ جامعہ میں ہے قرآن سے تنافی نہیں رکھتے۔ ۔۔۔اورممکن ہے کہ بعض چند کتابوں میں مکرر بیان کی گئی ہوں۔۔۔۔۔

# نوع پنچم:

آئمہ ہدی علیم اللہ سے فرمایا ہے کہ ہمارے یاس جفر ہے .... جس میں گذشتہ، حال اور قیامت تک کاعلم ہے.....تمام روایات اصول کافی "باب جفر جامعہ " میں مذکور ہیں ، ..... بصائر الدرجاك باب ١٨ ..... سفينة البحار اور مشدرك سفينة البحار لغت "جفر" میں بہت زیادہ روایات وجود ہیں.....

به موضوع امام جعفرصا دق علیکنا کے ساتھ شہور ومعروف ہے حتی کہ میری نے کتاب حیاۃ الحوان لغت "جفر" میں تحریر کیا ہے کہ جغر میں ہروہ علم ہے جس کے لوگ محتاج ہیں....! جو کچھ قیامت تک ہوگاوہ بھی اس میں مرقوم ہے....

شیخ بہائی نے اپنی کتاب اربعین کی حدیث ۲۱ کی شرح میں بیان کرتے ہوئے کہاہے كه: سيد ميرشريف نے ''شرح مواقف مبحث' ، تعلق علم واحد با دومعلوم ميں تحرير كيا ہے " كه: جفر اور جامعه دو كتابين بين اوربير حضرت على لائتهم كي طرف منسوب بين .....!ان میں تمام واقعات عالم علم حروف کے ذریعے تحریر کیے گئے ہیں .....حضرت علی اللَّمَامی اولا دے دیگرائم مرحد کی بیٹنا میرسب کچھ جانتے ہیں ....ان ہی کے ذریعے حکم کرتے ہیں اور آئندہ کے حالات کی خبریں بتاتے ہیں ....کتاب قبول عہدی جو کہ حضرت

| عن علم الغيب                                                              | رفعالريب          |
|---------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| مامون سيفرمايا:                                                           |                   |
| عرفت من حقوقنا مالم يعرفه آبائك يد لان على انه لا                         | (انک قد           |
|                                                                           | يتم)              |
| نے ہمارے وہ حقوق پہچانے ہیں جو تیرے آباء نہیں جانتے تھےاور تو             |                   |
| بھی کیا ہےگرید کہ جفراور جامع دلیل ہیں!! کہ پیعہد کھمل                    | نے ان کو قبول     |
|                                                                           | تنہیں ہوگا        |
| ي نے جھی اپنے اشعار میں جفر کی طرف اشارہ کیا ہے!                          | ابوالعلائي معرة   |
| - Value                                                                   | نوعشثم            |
| ه میں آئمہ صدی علیم النظام النہ ہے کہ میں ایا بمنایا علم انساب، اور قصل   | روايات متواتر     |
| ے پاس ہے<br>اتنی زیادہ احادیث وروایات ہیں کہ ہم شارنہیں کر سکتے ہیںان ہم  | خطابهار           |
| اتى زياده احاديث وروايات مېن كه جمشارنېيس كرسكته بينان جم                 | اس موضوع پر       |
| - AA C                                                                    | (8)               |
| بالرتے ہیں!<br>بال حکماً نے حضرت امیر المونین کی حدیث نقل فر مانی ہے کہآپ | حضرت صادق         |
| ;                                                                         | علائشهم نے فرمایا |
| عطا ہوئی ہیں جو ہمارے رسول اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے علاوہ کسی      | نو چیزیں مجھے     |
| نہیں ہوئی ہیں!!                                                           | أيك كوجهي عطأ     |
| ليے (زمين وآسان ) كے راستے كھول ديئے گئے ہيں                              | یقیناً میرے۔      |

102 ردفع الريبعن علم الغيب میں موت کاعلم رکھتا ہوں! مين علم بلايا بھي جانتا ہوں!! مين انساب عرب كالجهي عالم هون! ميرے ياس فصل الخطاب بھي ہے!! میں اینے یرودرگار کے حکم سے ملکوت ساوات پر نظر کرتا ہوں جو کچھ پہلے سے ہو چکا ہے یا بعد میں ہوگامیں وہ سب کچھ جانتا ہوں ....الخ(۱) حضرت امير المومنين الناس في فرمايا: میں ایپنے بعد والے افراد کا امام ہوں اور اپنے قبل والے افراد کاعلم پہنچانے والا ہوں .....حضرت احرصلی الله علیه وآله وسلم کے علاوہ کوئی بھی مجھ پر مقدم نہیں ہے .....تمام ملائکہ، روح اور انبیاء ومرسلین ہمارے بعد ہے ہیں ..... قیامت کے دن رسول اکرم صلى الله عليه وآله وسلم بھي گفتگو کريں گے اور انہيں پيارا جائے گا....!!اور ميں بھي پيارا حاوُ**ن گااورخطاب کرون گا** ...!! سات چیزیں مجھےعطا کی گئی ہیں جوکسی ایک کوبھی عطانہیں ہوئی ہیں راستون كاعلم جانتا هون ....! علم تتاب ميرے ياس بے ....! میں اسباب کاعلم رکھتا ہوں .....! (۱) بحارالانوارجد بدا ۲مل ۱۸۱

(دفع الريب عن علم الغيب میں انساے عرب کوجانتا ہوں ..... میں مجری حساب جانتا ہوں ..... میں منایا وبلایا کے متعلق بھی جانتا ہوں .... میرے یاس فصل الخطاب ہے .... میں ملکوت وساوات میں نظر کرتا ہوں ....! میرے لیے وئی شئے پوشیدہ نہیں ہے .... علوم گذشتگان بھی میرے یاس موجود ہیں .....کوئی بھی ان امور میں میراشریک نہیں ہے ....! حضرت اميرالمونين أن ايناك خطبه مين فرمايا: سلونسی قبل ان تفقیلونی مجھسے یوچھو! قبل اس کے کہ میں تم میں نہ آييخ مزيد فرمايا: "خداكي شم" قیامت تک جولوگ بھی آئیں گے جاہے وہ گمراہ کرنے والے ہوں یاہدایت كرف والع! مين ان تمام افراد كوجانتا هون ..... اگر مجھ سے دریافت کرو گے تو تنہیں جواب دوں گا .....! بعض روایات میں ہے کہ آب نے فرمایا: اس سے پوچھویا سوال کروجش کے پاس علم بلایا ہمنایا اور فصل الخطاب ہے....(۱) السلام نے فرمایا:

آبيطاليظامى خدمت مين ايك تفل في عرص ليا: يا عليظام ! الن وقت جرائيلامان هم: آبيطاليظام نے آسان ، زمين ، مشرق ، مغرب ، شال ، جنوب كى طرف ديكھا اور فرمايا: توجرائيل علائظام ہے.....

الغدري ٢ ص ١٩٣٠، جامع بيان العلم ج اص ١١١، تاريخ خلفاء سيوطي ص ١٢٦، كتاب الغدري ٢٥ ص ١٩٣٠، كتاب التبذيب ج ٢٥، ص ٣٣٨، فتح الباري ج ٥٩ ص ١٩٨٥، عدة القاري ج ١٩٥ م ١٩٣٠، العاده ج اص ١٩٠٠،

اصول كافى اور بحارالانوار مين بهت زياده روايات حضرت امير المونيين عليه السلام، حضرت سجاد عليه السلام، حضرت امام جعفر صادق عليه السلام، اورامام رضاعليه السلام سيفل موكى بين كدان حضرات المجمع منايا، بلايا، انساب اورفصل الخطاب كعالم بين ....!!

ىيەروايات مباركەقرآن پاك كے عين مطابق ہيں.....! كيوں كەپىقرآن مجيدى تفسيرو "دوچى

تشريح ہيں....جيبا كەريآيات ہيں....

(۱) بدروایات بهت زیاده بین بسیار الدرجات ۱۳۹۰،۲۹۹،۲۹۹،۲۹۳ ۱۳۸۰ فضائل الخمیه ج۲ص۲۳، کنز العمال ج۲ص ۴۵، کنز العمال ج۲ص ۲۳۸ متدر کات احقاق الحق ج۷،ص۵۸۷ (دفع الريب عن علم الغيب مسمول

وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ يسين ١٢ "برشَى كوبم نے امام بین میں بند كرديا ہے"

تبيانا لكل شئى

" قرآن پاک میں ہرشک کابیان ہے....!"

مجھ سے پوچھو! قبل اس کے کہ میں تم میں ندر ہوں .....! میں زمین کے ہر خطہ کو جانتا ہوں ، گمراہ اور ہدایت یافتہ گروہ بھی جانتا ہوں .....اور ہرایک کے قائدین کو بھی جانتا

ہوں....!

غررالحكم ميں ہے:

مجھے سے سوال کرو! میں زمین کی نسبت آسانی راستے زیادہ جانتا ہوں .....نہ البلاغہ میں ہے خدا کی شم ! جس چیز کے بارے میں سوال کرو گے میں تہمیں بتاؤں گا .....! میں ہر گروہ کو جانتا ہول میں بہ جانتا ہوں کہ کون کہال مرے گا؟! .....اور کس موت سے مرے گا .....!! سے مرے گا .....!! میں چاہوں تو تمہیں تہماری ہر بات بتا سکتا ہوں ....!! بحارالانوارج مہم ۱۵ میں سلمان سے روایت ہے کہ: آپیٹھ نے فر مایا: میرے پاس علم بلایا، منایا، وصایا، انساب، فصل الخطاب، مولدا سلام اور مولد کفر کا علم میرے پاس علم بلایا، منایا، وصایا، انساب، فصل الخطاب، مولد اسلام اور مولد کفر کا علم کی ہے کہ: سے سوال کر ہوں، قیامت کے حالات کے بارے میں مجھ سے سوال کرو۔.... میں فاروق اکبر ہوں، قیامت کے حالات کے بارے میں مجھ سے سوال کرو۔.... میں فاروق اکبر ہوں، قیامت کے حالات کے بارے میں مجھ سے سوال کرو۔...... میں فاروق اکبر ہوں، قیامت کے حالات کے بارے میں مجھ سے سوال کرو۔.... میں فاروق اکبر ہوں، قیامت کے حالات کے بارے میں مجھ سے سوال کرو۔.... میں فاروق اکبر ہوں، قیامت کے حالات کے بارے میں محمد سے سوال کرو۔.... میں فاروق اکبر ہوں، قیامت کے حالات کے بارے میں مجھ سے سوال کرو۔..... میں فاروق اکبر ہوں، قیامت کے حالات کے بارے میں مجھ سے سوال کرو۔..... میں فاروق اکبر ہوں، قیامت کے حالات کے بارے میں میں فیرونہ کی ہوں کہ کو کہ کا بالا دیا۔ الارشاد میں روایت بیان کی ہے کہ:

106 ردفع الريبعن علم الغيب

جب حضرت امیر االمونین طلیفه اورخلافت کے ایام میں مسجد نبوی میں تشریف لائے تو آپ نے عمامہ اور رسول خدا طلع کالباس بہن رکھا تھا ۔۔ آپطالیکا منبر پرتشریف لے گئے ....! اورآب نے لوگوں سے فرمایا:

ا پاوگو!

مجھ سے سوال کر وجو کچھ یو چھنا جا ہتے ہو کیوں کہ میرے یاس اولین وآخرین کاعلم ہے اُ۔۔۔آپ فے ریدفرمایا:

خدا کی شم اگر میرے کیے مند بچھا دی جائے تو اہل تورات کوتورات کے مطابق اور اہل انجیل کو پنجیل کے مطابق ، اہل زبور کوزبور کے مطابق اور اہل فرقان کو فرقان کے مطابق جواب دول گا....!

پھر فرمایا: اے میرے اللہ اعلی علائق تیرے ہی فیصلہ سے حکم کرتا ہے ....! میں قرآن کاعلم رکھتا ہوں اور اس کی تاویل بھی جانتا ہوں مرآیت کی قیامت تک

كے ليے قسير بتا سكتا ہوں....

اگر مجھ ہے کسی آیت کے متعلق سوال کروتو میں اس کے شان نزول کے متعلق آگاہ کر سکتا ہوں ....اس کے ناسخ ومنسوخ کے بارے میں بتاسکتا ہوں ..... وہ خاص ہے، عام ہے، متشابہ ہے، ملی ہے، مدنی ہے، مدایت والے گروہ کے حق میں نازل ہوئی ہے یاطا نفہ طاعیہ کی زجر میں نازل ہوئی ہے بیسب چھ جانتا ہوں ....! شخ مفیدنے کتاب اختصاص میں اس طرح کی ایک مدیث قال کی ہے ....!

(دفع الريب عن علم الغيب مسمعين علم الغيب

ملک روم سے ایک جاٹلین اپنے ایک سوساتھیوں کے ہمراہ ابو بکر کے پاس آئے ......انہوں نے اس سے پچھ سوالات دریافت کیے .....حضرت ابو بکر جواب نہ دے سکے .....تو لوگوں نے کہا حضرت علی علائلم سے دریافت کرو .....! انہوں نے کہا:

ہم یہ دیکھنا چاہتے ہیں کہ نبی اکرم کے بعد ان کا وصی اور جانشین کون ہے؟!اوراس کے پیاں وہ علم ہے جس کے لوگ محتاج ہیں ۔۔۔؟! کیا وہ اپنے نبی جیسے جواب دے سکتا ہے؟ کیا وہ اسباب بلایا ومنایا،انساب اور فصل الخطاب کاعلم رکھتا ہے ۔۔۔۔؟! وہ جانتا ہے کہ شب قدر میں بلایکہ اور روح اوصیاء کی خدمت میں امر خدا لے کر حاضر ہو

تے ہیں۔!

حضرت على الله المالية

ردفع الريب عن علم الغيب ......

بحار الانوارج ۲۵۲،۰۰۰ ارشاد مفید .... احتجاج طبری میں ہے کہ حضرت امیر المونین الله منا نے اپنے خطبہ میں فرمایا:

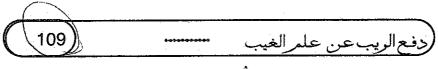
سلونى قبل ان تفقدوني

مجھے سے سوال کر قبل اس کے کہ میں تم میں نہ رہوں ..... میں تنہیں آگاہ کروں گا..... " نوع ہفتم "

بیروه روایات بین جوانم هدی سلیما سے صادر ہوئی بین سساور بطور قطعی اس بات پر دلالت کرتی بین کہ آئم هدی سلیما اوگوں کی موت اور حوادث امراض سے بھی آگاہ بین سب جومریض ہوتا ہے بیر حضرات سلیما جانتے بین کہ اس مرض سے اسے شفاعلے گی یانہیں ……اگر شیعان حیدر کراڑ الله اسرار کے امین ہوتے تو آئم هدی اسے شفاعلے گی یانہیں شدہ و حیات وغیرہ کے متعلق ضرور آگاہ کرتے ……!! (۱) مطرت علی ایک شخص سے کہا: کہ تو فلال روز مریض ہوگا اور فلال دن مرے گا۔ سبا!!

حضرت امام صادق علائقائ ابوبصير سے فرمايا: ابو حمزه ثمالی فلال دن مرے گا اور تو اس کو بتادے سے ابوبصیر کہتے ہیں جس طرح آ بطلائقائ فیرمایا ایساہی ہوا۔۔۔۔۔

<sup>(</sup>۱) بسائر الدرجات باب ۱۰ تمرهدی بیش شیعوں کی موت سے آگاہ ہیں اس سلسلہ میں ۱۲ روایات میں اس سلسلہ میں ۱۲ روایات میں



حضرت امام موسیٰ کاظم علیلتگانے ایک شخص کی موت کے بارے میں بتایا تو وہ اس دن مراجس دن کا آپنے کہا تھا ۔۔۔۔آپ مزید فر مایا: رشید تھجری علم منایا و بلایا جا نتا ہے اور امام تو اس سے کہیں بلند و بالا ہوتا ہے ۔۔۔۔۔

اصول کافی میں ہے کہ آئمہ هدی علیم اپنی وفات کے متعلق کاملاً علم رکھتے ہیں .....

جواخبار آئم صدی طلبطا نے اپنے اصحاب کوغیب کے بارے میں بیان فر مائی ہیں وہ حدضط واحصاء سے ہمیں زیادہ ہیں ۔۔۔۔۔!!

بہت زیادہ روایات کتاب مقام قرآن وعترت میں بیان کی گئی ہیں .....صاحب عقل کے لیے صرف ایک ہی روایت کافی ہے ....

اوروہ روایت بیہ ہے جس کوشنے طوی نے قاسم بن علاء ہمدانی امام زما دیلائلم عج کے وکیل سے نقل کیا ہے۔....

کیوں کہ روایت سند کے اعتبار سے نہایت ہی متندا ورمشد ل آیت قر آنی ہے .....اور بیر وایت کتاب مقام وعترت کے ۳۵ اپر مندرج ہے .....

اصول کافی ابواب موالید آئمہ هدی سیامی اثنی عشر میں ایسی روایات بہت زیادہ بیں .... واضح ہے کہ بیفانہیں ہے کیوں کہ بیزوات المقد سرنص قرآن کے ذریعے (
ہیں .... واضح ہے کہ بیفانہیں ہے کیوں کہ بیزوات المقد سرنص قرآن کے ذریعے (
آیت تطهیر) پاک و پاکیزہ ہیں ... بیستیاں تمام مخلوقات سے افضل واشرف ہیں ... خدا وند عالم نے ان کو وجود عطا فر مایا ہے ... خدا نے ان کو بہترین بنایا اور بیہ

بہترین سنے ....

خدانے ان کے بنانے میں کوئی کمی نہیں چھوڑی .....اورانہوں نے بینے میں كوئى كمى نبيس كى ب .... بيآيات وروايات ممكن عقلى كوثابت كرتى بس .... غلوبیہ ہے کہ سی چیز کے بارے میں عقل فقل حکم نہ کریں اور اس کو ثابت کیا جائے .... سکسی کے بارے میں کوئی بات کہی جائے تو وہ فاقد لیافت ہو۔۔۔۔ پس عقل نے كرم خداكي ممانعت كالحكم نهيس لكايا ہے خدا كريم ہے اوراس نے ان ہستيوں كواييخ كرم كے مطابق بنايا ہے .....!! پس بير بات منسوخ نہيں ہے كداس بے نہایت کریم اللہ نے ان کو بنانے کے بعد کمالات عطانہ کیے ہوں ! جبیبا کہ عقل مخلوق ان کو درک کرنے ہے مبہوت ہو جاتی ہے۔۔۔۔۔۔! پس ان حضرات علیما کے لیے علم غیب جاننا بعیر نہیں ہے سطم غیب جوہم ان ذوات مقدسیہ کے لیے ثابت کرتے ہیں وہ خداوند عالم کے ساتھ مختص نہیں ہے کیوں کہ حضرت حق تعالیٰ كاعلم غيب ذاتى ہےاورآئم هدى الله الله كالم غيب خدا كاعطاكردہ ہے ....!! علم غيب کي دوشميں ہيں

ا: ذاتی: بیلم خدا کے ساتھ مختص ہے اس نے کسی سے نہیں لیا ..... بیداز لی اور ابدی

۲...وصی بیرعنایت خداوندی اور بخشش الیهیه ہے ....خدانے اپنے علم غیب کے لیے پیغمبراکرم طلع کیا ہے اور آئم مصدی بیشنا کو منتخب کیا ہے .... وہ آیات جوعلم غیب کی نفی الیے پیغمبراکرم طلع کیا ہے اور آئم مصدی بیشنا کو منتخب کیا ہے .... وہ آیا دور آیاد کیا ہے ... وہ آیاد کیا ہے ۔ ان کیا ہے کہ ان کیا ہے ۔ ان کیا ہے کہ ان کیا ہے ۔ ان کیا ہے کہ کیا ہے کہ کیا ہے کہ کیا ہے ۔ ان کیا ہے کہ کہ کیا ہے کہ کیا ہ

(دفع الريب عن علم الغيب كرتى بين وه فقط علم ذاتى كي نفي كرتى بين .....يعنى كوئى بھي ذاتى طور برعطائے خدا وندى كےعلاوہ غيب نہيں جانتا ہے....! ارشادرب العزت ہے: ( عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَيُطْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا (٢٦) إِلَّا مَنْ ارْتَضَى مِنْ رَسُول: جن) اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ رسول کریم سب سے زیادہ خدا کے پیندیدہ ہیں۔ ... خدا ف ان کوعلم غیب کے لیے جن لیا ہے ہے سے ملتی اللہ خاتم الانبياءوم سلين بين سراك المستحديد كامقام قاب قوسين اوراد في ہے .... حضرات آئمہ هدی ملیجی نے اپنے فرامین میں کی مرتبہ فر مایا ہے۔ حضرت محمد طلع الله کے لیے علم غیب اللہ کے بیندیدہ اور برگزیدہ ہیں ... اور ہم بھی برگزیده علم غیب ہیں۔ کیوں کہ ہم پیغمبرا کرم طلع کیا ہم کی طینت سے خلق ہوئے ہیں .... جو خص اس بات کامنکر ہے وہ شریعت سے بالکل جامل ہے ۔۔۔ جبیبا کہ شیز ادہ حنفی فنقل كيا ہے كه قاسم صفارنے فتوی دیاہے کہ جو تخص پیغیبرا کرم طلی کیاہم کے لیے کم غیب ثابت کرے وه کافر ہے.. ۔!! صاحب تتار خانیہ: نے کہا ہے کہ علم غیب ثابت کرنے والا کافرنہیں ہے کیوں کہ

رفع الريب عن علم الغيب المستسدد

عطافر مائي ہے كەربىمىتيال تمام كلوقات ہے دانا اورتوانا ہيں ....!!

وع بشتم

ان روایات میں آئمہ صدی علیم اسے واضح طور پر فرمایا ہے کہ جم ان لوگوں کوجانے ہیں جو ہمارے پاس آنے کا ارادہ رکھتے ہیں لیکن ابھی تک آئے نہیں ہیں ۔۔۔!! انہوں نے اذن دخول طلب نہیں کیا ہے ۔۔۔۔ہم ان کے مکان اور احوال سے باخبر ہیں جب ہمارے پاس آئیں گے تو ہم مونین، منافقین ، شرفاء اور اشرار کو پیچان کیتے ہیں کہون مون ہے اور کون منافق ؟! نوع نہم

يدوه روايات بين كهجواس بات كي حكايت كرتي بين كه حضرت آتمه هدى

113) ردفع الريب عن علم الغيب علیم اوگوں کے اسرار قلوب سے آگاہ ہیں۔ مخلوقات عالم کے اعمال واحوال ان سے پوشیدہ ہیں ہیں ....!! سوال ممکن ہے کہ کوئی سوال کرے: اگر آئمہ حدیٰ علیم مکن ہے کہ وال ت سے یا خربین تووہ بعض اوقات خصوصات کے متعلق کیوں دریافت کرتے ہیں ....؟! جواب: اس سوال کے دوجواب ہیں ا.... كَانْكِين كَي اتَّني استعدادُ نبيس هي كهوه مقام عاليه آئمه هدي عليمًا كو برداشت كر سکیں ... لہذان لوگوں ہے عموی گفتگوفر ماتے تھے .... اب بھی کئی لوگ ایسے ہیں جومقام آئمہ ھدی طبیعاً کودیکھ کرتیجے کرتے ہیں بعض لوگ آئمہ هدی علیمان کی فضیات دیکھ کرمنکر ہوجاتے ہیں مام علائقا واقع کو متغیر کردیتے تھے اور فرمایا کرتے تھے 🗧 اتقو افراسة المومن فانه ينظر بنور الله مومن کی فراست ہے بچو! کیونکہ وہ نور خداسے دیکھائے جبیبا کہایمان کے درجہ ہیں .... اس طرح فراست مومن کے بھی درجہ ہیں .... جننا ایمان کامل ہوگااتنی ہی فراست کامل اور زیادہ ہوگی ..... ٢ --- لازمه سوال ہرگزینہیں ہے کہ سوال کرنے والاجابل ہے ...ممکن ہے کوئی ایک مطلب کو کممل طور پر جانتا ہے اوراس کے باوجود سوال کرتا ہے !! جیسا کہ قیامت كون خداحفرت عيسى عليه السلام سيسوال كرے گا!!

(دفع الريب عن علم الغيب المساد

(يَاعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِى وَأُمِّى إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِى أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِى بِحَقِّ دُونِ اللهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِى أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِى بِحَقِّ إِنْ كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْ تَعْلَمُ مَا فِى نَفْسِى وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِى وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ (١١١) سُوره ما كده ١١١

اے میسیٰ علیته! کیا تونے لوگوں سے کہا تھا کہ ہمری ماں کواللہ کے علاوہ خدا مانو ؟!خدا وند علم میں بیات ہے کہ حضرت عیسیٰ علیت اسلام ہے بات ہم گرزنہیں کہی ہے ....

خداوند قد وس نے حضرت موسی اللئلا ہے کہا!

نوع وهم

یہ بات اخبارات متواتر امیں ہے کہ انبیاء ومرسلین کے معجزات، آثار نبوت و رسالت ، صحف انبیاء، ہمارے نبی طلق آلیم کے پاس ہیں ۔۔۔۔۔ جو پچھان پر نازل ہوا تھا وہ سب پچھ بھی اور مزیداضا فیہ کے ساتھ عطا ہوا ہے ۔۔۔۔ اور بیتمام علوم حضرت امیر ردفع الريب عن علم الغيب ......

المومنین علیم کے پاس ہیں سیکول کہ خداوند عالم سی آپ علیم کو کم دیاتھا کہ جو کچھ آپ میں سب کچھ حضرت امیر المومنین علیم کو عطا کر دیجیئے سی اسی طرح حضرت علی ابن ابی طالب علیم کا بین ابی طالب کا بین میں شریک ہیں سے فقط رسالت و نبوت میں شریک نہیں میں شریک ہیں سے فقط رسالت و نبوت میں شریک نہیں ہیں اور آپ طالع کی آپ طالب کے ساتھ علم میں شریک ہیں اور آپ طالع کی آپ کے ساتھ علم میں شریک ہیں اور آپ طالع کی آپ کے ساتھ کا کہ کے ساتھ کا کہ کے ساتھ کا کہ کی سے دبوت کی میں کو کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کی کے ساتھ کا کہ کے کہ کا کہ کے کہ کا کہ کی کہ کو کہ کا کہ کی کہ کا کہ کا کہ کو کہ کی کی کی کی کر کے کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کی کہ کا کہ کی کی کر کا کہ کی کر کا کہ کا کہ

نوع يازدهم

> حضرات آئم حدی علیمانی نے روایات متواترہ میں فرمایا ہے کہ: ہمارے پاس ایک صحفہ ہے کہ اس میں ہمارے شیعوں کے نام درج ہیں ... ہمار الانوار کمپانی جے کس ۴۰۰۰ سیصائر الدرجات باب

116 رفع الريب عن علم الغيب نوع سيزدهم آئمدهدي سلم في في المالي المال ہارے یاس ایک ایس کتاب ہاس میں اہل بہشت اور اہل دوز خ کے نام درج ہیں مسہم ان سب کوجانتے ہیں۔ نوع جہار دھم ىيەدە روايات بىي جو**اس** بات بردلالت كرقى بىي كەآئمەھدى <sup>غايبىل</sup> انبياءومرسلىن <sup>غالبىل</sup> گذشته سے دانا وتوانا ہیں اگر چہ ہماری گذشتہ بحث اس موضوع پر دلیل واضح ہے ۔ مقام علوم و کمالات ملائکہ مقربین اورانبیاءم سلین کی اضافات کے مالات ممدی ہمارے آئمہ ہدی ہاتے کمالات ہیں۔ کین ہم یہاں پر چند دیگر روایات کی طرف انتارہ کرتے ہیں ....! بصائر الدرجات باب ۱۵ اور ۲ مین دی (۱۰) روایات یانی گئی بین ..... اور ان مین خداحضرت موسی لیکا کی تورات کے بارے میں فرما تاہے وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلْوَاحِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ ہم نے الواح حضرت موسی النا اللہ اللہ میں سے کچھ کھااور منہیں کہا کہ سب کچھ لکھا بلكه بعض لكها حضرت عیسلی علیه السلام کے بارے میں ہے کہ:

ردفع الريب عن علم الغيب الساسان (117

(وَلَمَّا جَاءَ عِيسَى بِالْبَيِّنَاتِ قَالَ قَدْ جِئْتُكُمْ بِالْحِكْمَةِ وَلِأْبَيِّنَ لَكُمْ بَالْحِكْمَةِ وَلِأَبَيِّنَ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي تَخْتَلِفُونَ فِيهِ فَهَاتَّقُوا اللهَ وَأَطِيعُونِي (٢٣زخرف)

بعض چیزوں میں جوتمہار ااختلاف ہے میں تبہارے لیے بیان کرتا ہوں!! اور حضرت خاتم طلی آئیلہ کے متعلق فرمایا:

(وَنَزُّ لْنَا عَلَيْكِ اللَّكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ نَحِل : ٨٩)

ہم نے تیرے اوپر کتاب نازل کی ہے جس میں ہرشکی کا بیان موجود ہے۔

فرق صاف ظاہرہے ۔۔۔!!!!

پہلے بیان کر چکے ہیں کہ تمام علوم قرآن استعمادی البنائی کے پاس ہیں ال

نوع پانزدهم

بدوه روایات بین که حضرات آئمه هدی میش<sup>تن ن</sup>فر مایا ہے کہ:

ہم اللہ کے علم کاخزانہ ہیں ۔۔۔۔ اوراس کے اسرار کی جگہ ہیں ۔۔۔ ہم مصدروجی ہیں ۔۔۔۔ ہم مصدروجی ہیں ۔۔۔ ہم محدا کی حکمت و دانش کی کانہیں ہیں ۔۔۔ !!! ہم شجرہ نبوت ورسالت ہی ۔۔۔ ہم رحمت الہیٰ کامحل اور کمالات کی جابیاں ہیں ۔۔۔۔۔!! ہمارے پاس ملائکہ آتے جاتے

بین میروایات زیاده تر حضرت امیرالمونین علائقهم ، حضرت سجاد علایقه ، اور حضرت

امام صادق الله المستقل ي كي بي

بحارالانوارجديدج٢٦، ١٠٥٥، اصول كافي مين تين روايات منقول موكى بين

رفع الريب عن علم الغيب المستعن علم الغيب

### نوع شانز دهم

یہ وہ روایات ہیں جن میں یہ بیان کی گیاہے کہ پیغیبراکرم طلق کی آلم اور آئمہ صدیٰ علیہ منا خدا کی طرف سے روح القدس ان کی تائید کرتا ہے ۔! اس لیے یہ کا مُنات عالم کی ہر شک کے عالم ہیں جو کا مُنات عالم کی جو چیز بھی جس خطہ وزمین سے منگوانا چاہیں منگواسکتے ہیں !!

جناب مفضل نے خطرت امام صادق اللئلاس علم امام علائلا کے بارے میں دریافت کیا : آپ علائلا نے فرمایا: امام علائلا روح القدس کی وجہ سے شرق وغرب کو دیکھتا

# نوع مفدهم

ان روایات میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ پینجبر اکرم طرق کیا ہے اور آئمہ ہدی ملائی کا نتات عالم کی ہرجنس کی زبان جانتے ہیں ۔۔۔! یہ حضرات کی ہرزبان میں گفتگو ہمی کرسکتے ہیں!!کسی کی کوئی بات ان سے پوشیدہ نہیں ہے ۔۔۔۔ یہ جیوانات کی بولیاں بھی سمجھتے ہیں ۔۔۔ جیسا کے حضرت سلیمان اللیم اللیم جانتے تھے۔۔۔۔ ابوبصیر نے حضرت امام موسی کاظمکی خدمت میں عرض کیا:
مولا!امام کی بینشانی ہے ۔۔؟
آپ نے فرمایا: امام علائل کی چندنشانیاں ہیں !

(دفع الريب عن علم الغيب ......

اول: امام معین کرے یا تشریح کرلے کہ میرے بعد کون امام ہوگا

دوم: جو پچھاس سے پوچھاجائے اس کا جواب دے ...

سوم: اگرکوئی سوال بھول جائے یا سوال نہ بو چھے توامام خوداس کا جواب دے....

چہارم: ہونے والے حالات کی خبریں بتائے ....

يجم: هرزبان ميں گفتگو كرسكتا ہو

آپیلینگ نے مزید فرمایا:

تو ابھی اس جگہ ہے حرکت بھی نہیں کرے گا کہ میں تجھے امام کی نشانیاں دکھا دوں گا

راوی کہتا ہے: انجمی میر تفتگو ختم بھی نہیں ہوئی تھی کہایک خراسانی مردحاضر ہوا...!

اس نے عربی میں گفتگوشروع کی مصرت نے اسے فارسی میں جواب دیا ....

ال نے عرض کیا: میراخیال تھا کہ آپیلائٹل فارسی زبان نہیں جانتے ہیں

آپ النظار نے فرمایا: اگرتمام لغات کاعلم نه ہوتو آپ میں اور مجھ میں کیا فرق ہے؟!! آپ النظار نے مزید فرمایا:

انسان،حیوان، چرند، پرندسپ کی زبانیں جانتاہوں ...!!

اگر کسی میں بینشانی نہ ہوتو وہ امام نہیں ہے ...

حضرت امام حسن عسكرى المستقل كے خادم نصر نے كہاہے كہ ميں ہميشه امام حسن عسكرى علائقا كود مجھا تھا تھا دور كے ساتھ ان كى زبان ميں گفتگوفر ماتے تھے اور مجھاس بات برتعجب ہوتا تھا اللہ دن مير بے دل ميں بيد بات آئى كه آپ مدينه

120 رفع الريب عن علم الغيب میں رہے ہیں اور کسی اور جگہنہیں گئے کہ جہاں انہوں نے اور زبان یاد کی ہو ۔۔۔ تو پھر پر کسے مختلف زبانوں میں گفتگو کرتے ہیں....؟! اس وقت آ ﷺ ميري طرف متوجه هو ئے اور فر مايا: خداایی ججت کولوگوں میں متاز قرار دیتا ہے ۔۔۔ اور ہرشنی کاعلم امام کوعطا كرتاب خدان علم لغات ،معرفت انساب، اورحوادث زمانداما م عليظ القليم فر مائے ہیں کا گریہ بات نہ ہوتو تم میں اور ہم میں پھر کیا فرق ہوگا؟! ابوحارود نے امام محمر باقرطیلیم سے امام کی نشانی طلب کی تو آسیے فرمایا: خداورسول طلق اللهم كنص مول اورآئمه هدى المناسب مرايك اما طالبالا بياعلان کرے کہ میرے بعد کون امامہوگا 🐪 اگرامام علائم سے سوال کیا جائے تو وہ اس کا جواب دے ....!! اور وہ آنے والے حالات كے متعلق آگاہ كرئے. ...وہ ہرلغت جانتا ہواورلغت كاعالم ہو....!! علامہ اسی نے فرمایا ہے کہ: کافی روایات میں ہے کہ آئمہ صدی علیما متمام لغات کے عالم بين ...! اوران حضرات کا تمام مخلوقات سے دانا وتو انا ہونار وایات متواترہ سے ثابت ہے۔۔۔! کیوں کدان روایات میں ہے کہ امام ہرشکی کا زیادہ عالم ہے اور اس کے لیے کوئی شک

(۱) بحارالانواركمپانی جمواص۱۹۲

(دفع الريب عن علم الغيب مست. (121) پوشيده نمين ہے ....!!!

وه گذشته وآئنده تمام حوادث و هر كوجانتا به سنا! تمام كلام علامه بسيًّا

#### نوع هيجد ہم

احادیث متواترہ میں ہے کہ آئمہ صدی اللیکٹ "محدثون" ہیں بینی ملک شاید (
روح القدس ہو) تمام امور پنہانی کوخدا کے حکم سے امام کو بتا تا ہے اور وہ ہرشکی کو جانتے ہیں سیر وایت اصول کافی اور بصائر الدرجات میں ہیں اور بحار الانوار میں بینتالیس (۲۵) روایات بیان کی گئی ہیں سیالا

## نوع نونزدهم

ان روایات میں ہے کہ حضرت جبرائیل علیک نازل ہوئے اور انہوں نے عض کیا:

(دفع الريب عن علم الغيب المست

نوعبيس

(وَلِلَّهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَى وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ( ٢ : نحل ) الله المُثَلُ الْمُعْلَى وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ( ٢ : نحل ) الله كا ايك مثل اعلى ٢

بهت زیاده روایات میں ہے کہ آئم محدی علیم نے فرمایا ہے: نامسن مشل الله

الاعلى

ہم الله کی مثل اعلی ہیں۔!!اور ہم عرش الہیٰ اُٹھانے والے ہیں

حضرت امام سجاد علالتهم نے فرمایا؟

کا کنات عالم کی ہرشکی عرش میں ہے ۔۔ پس حاملین عرش کے پاس علم و

رفع الريب عن علم الغيب 123 قدرت ہے کہاس کی وجہ سے ہرشکی سے داناوتو اناہیں. نوع ببست وتكم روامات كثيره السبات يردلالت كرتى بين كه: ہر روز ... بیغمبر اکرم طلع کی اور آئمہ هدی پیٹی کے علم میں اضافہ ہوتا بیخصوصی علم و دانش خدا وند عالم کی طرف سے سب سے پہلے حضرت رسول ا کرم طَلْحَ اللَّهُ اورا ب طَنْحَ وَيَرْمُ كَ بِعِدْ حِفْرت على اللَّهُ كُواورا مَيْلِكُمْ كَ بِعد حضرت حسن عليكم كو اوراسی طرح امام زمان علالینل (عج) کولی ہے۔ پس کوئی بھی بعد والا امام پہلے امام علائلہ کے زیادہ عالم نہیں ہے .... (بعنی امام حضرات آئمہ هدی علیم المام مساوی ہے کیوں کہ پیخدا کاعطا کردہ ہے) خداوندعالم نےاپنے بیارے نبی التّحالیج کو حکم دیاہے ک اے بروردگارعالم إميرے علم ميں اضا في فرما .... حضرت امام جعفرصاد ف المسلم المام علايش كے بارے ميں فرمايا: امام علائنا جامعہ، جفر مصحف حضرت زہراء للبنا علم گذشتہ وآئندہ ،حتی کہ قیامت کے حالات دواقعات جانتا ہے.... آب علالته \_ في مزيد فرمايا:

ردفع الريب عن علم الغيب ......

علم ہرروز بڑھتا ہے اور خداکی طرف سے ہمیں عطا ہوتا ہے !! (۱)

(۱) اصولِ کافی، بصائر الدرجات باب۱۱۰ کتاب مقام قرآن وغترت ص ۵۶

بصائر الدرجات باب، باب عين بھى ہے

بحارالانوارجديد٢٢ص٨١،بصائرالدرجات باب٠إ

نوع ببست ودوم

یدروایات آئم ملا کی انتخال کے علم کی جہات کی شرح بیان کرتی ہیں

جبیها که جفر، جامعه، مصحف فاطمه زهراء <sup>پیاپتا</sup>ا، ان میں سے بعض کی جھلک نوع چہارم اور

بنجم میں بیان ہو چکی ہے۔

نوع ببست وسؤم

بيروه روايات بين جواس بات پر دلالت كرتي بين كه آئمه هدى عليم العلم و

قدرت میں مساوی ہیں ....

بصائر الدرجات میں بہت زیادہ روایات اس موضوع کے بار سے بی مذکور ہیں ....

اصول کافی باب ( آئمه هدی علیم شاعدی شیاعت اوراطاعت میں مساوی ہیں )

میں تین روایات نقل کی گئی ہیں۔

ان میں سے ایک حدیث حضرت موی کاظم اللیام اللہ اللہ مائی ہے کہ

بهم علم وشجاعت میں مساوی ہیں ۔ الیکن بخشش وسخاوت میں مصلحت

کے مطابق عطا کرتے ہیں ..... بنابراین جوعلم وقدرت ، شجاعت اور کمال حضرت امیرا

(دفع الريب عن علم الغيب ......

نوع بيت وچهارم

ان روایات میں ہے کہ زمین کے خزانے اوران کی چابیاں آئمہ حدی علیمی کے پاس ہیں ہے۔ اگر مید حضرات علیمی ویں تو زمین اپنے اندروالے تمام خزانے باہر پھینک دے ۔ اورزمین ان کی اطاعت پر مامور ہے ۔ (۲) نوع بیست و پنجم

بیروہ روایات ہیں جن سے بیم علوم ہوتا ہے کہ حضرت محرصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تمام اسرار الہی حضرت علی لیکھا۔ کے سپر د

(۱) اصول کافی باب ذکر جفر، بسائر الدرجات باب ۱۳ میں چوبیس (۲۴) روایات بیان ہوئی ہیں بسائر الدرجات باب ۱۳ میں سر ہ روایات ہیں جارالانوار کہانی جے مص ۲۷۸ بسائر الدرجات باب ۲۳ بستا بستا بستا بستا باب ۲۰۰۳ بسائر الدرجات باب ۲۰۰۳ بستا ۱۷۲ بستا ۱۷ بستا

126) رفع الريب عن علم الغيب کر دیئے ۔۔۔۔۔۔یہاں تک کہ اب اسرار الهل حضرت امام زمانہ علائقا ۔ (عج) کے ياس بين..... نوع بيست وششم بدوہ روایات ہیں کہ جن سے ظاہر ہوتا ہے کہ حضرات آئمہ هدی علیمان ابنی والدہ کے درج عصمت میں لوگوں کی گفتگو سنتے ہیں۔!! جو نہی ان کا ظہور ہوتا ہے دنیا کواینے نورِ جمال سے منور کر دیتے ہیں .... اور نیا کے تھم سے امام علیلنگا۔ اور عرش کے درمیان نور کا ایک ستون قائم ہوجا تا ہے ۔۔!! کہلوگوں کے تمام اعمال واحوال اورشرق وغرب میں جو کچھ ہے دیکھ لیتے ہیں۔ کوئی بھی شکی ان سے پوشیدہ نہیں ہے !!وه ہرشکی سے باخبر ہیں ....!!(۱) نوع بيست وهفتم اس آیت کریمه کی تفسیر میں روایات متواتره وارد ہوتی ہیں ۔!! ( وَكَذَلِكَ نُرى إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ) سوره انعام (۵۵) كه حضرت أنم محد كي عليما أن فرمايات كه: خداوندعالم نے ہمیں ملکوت ارض وساء دکھائے ...!! اور وكھے ۔!!

جبیها که حضرت ابراهیم لل<sup>ینان</sup> کوبھی ملکوت ارض وساء دکھائے۔!!!

(دفع الريب عن علم الغيب المسادي

سات آسانوں اور ان کے ساکنین کو دیکھا ۔۔۔ اور ہم نے عرش کے اوپر حالات و واقعات کامشاہدہ کیا ۔۔۔۔!! ہم نے زمین، ہوااور فضاء کی ہرشنگ کو دیکھا ہے ۔۔۔۔!! (۲)

نوع بيت ومشتم

بدوه روایات ہیں جن میں بیان کیا گیاہے کہ:

حضرات معصومین عظیما زمین، آسان، عالم امکان، پرالله کی ججت

ين...

جحت الهيد اورخلافت حقدر بانيكالاز مدييه كد

میر حضرات میلیم از این میر مجت اوراللدے خلیفہ ہیں۔ اور بیضروری ہے کہ: میں میشکی سے دانا میردان ترانا میں اور اللہ کے خلیفہ ہیں کے اور اللہ کے خلیفہ ہیں کے اور این کے کہ:

بيحضرات ہرشکی سے دانا، بينا اور توانا ہيں .... اللہ (٣)

آ قائی فاتح: ظهر کاونت ہے اور کھانا بھی تیار ہو چکا ہے۔

حقیر: تقیمڈاگر دودھ میں اس طرح پکایا جائے کہ: قیمہ کو دودھ میں ابالا جائے اور پھیمنٹ تک رودھ میں ہے ... پھر پکا کر کھایا جائے ... ریاعصاب کی کمزوری

(۱) بصائر الدرجات باب ۸ اس باب میں تین روایات ہیں ،اور باب ۷ میں گیارہ روایات ہیں ۔ بحار الانو ارجدیدج۲۲ص۳۳۱، بحار الانوار کمیانی جلد مے ۳۰۸۰ج مے ص ۱۹۱-۱۹۹

(٢) بصائر الدرجات تفسير بربان تفسير نورالتقلين، مقام قرآن وعترت ص ٢٨

(٣) بحارالانواركمياني جيس ٣٩٦

رفع الريب عن علم الغيب المسلم

کے لیے نہایت ہی مفید ہے۔۔۔۔اوراس سے بدن کے دردبھی ختم ہوجاتے ہیں ۔۔۔۔۔ تو انائی بھی واپس آ جاتی ہے۔۔۔۔۔

حضرت بيغمبراكرم طلَّيْ أَيْلِم نے خداسے کہا كەميرابدن ضعیف ہوگیا ہے....!

خدانے علم دیا: گوشت کودود صیل پکا کر کھاؤ .... اس سے بدن قوی ہوتا ہے ....

انڈے دوغن اور شہر بھی نہایت مفید ہے

مقام سوم

"قدرت امام"

ہم سب جانے ہیں کہ ایک آیت قرآن ایمان کے لیے کافی ہے .....تا چہ رسد کہ آیات متعدد اور روایات متواترہ شار سے بھی زیادہ ہوں ..... ہے بات بھی ہمارے علم میں ہے کہ سیاہ ول افراد کے لیے اگر سینکٹروں آیات وروایات بیان کی جائیں تو وہ سنگ دل زم نہیں ہوتے .... جیسا کہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں فرمایا

(وَمَا تُغْنِى الْآيَاتُ وَالنَّذُرُ عَنْ قَوْمِ لا يُؤْمِنُونَ (١٠١: يونس)

ردفع الريب عن علم الغيب المسادي

حضرت امام زمانہ (عج) کی تلوار ہی ان لوگوں کاعلاج ہے .... کیوں کہ

آن جفایشگان بدفرجام انیک از جورآن گروه تسام گشته شنج جهانیاں چون شام کن بنام اے بزرگوارامام قصدشان جزستم یقر آن نیت تلخ گرویده کام ایل ولا اے امام زمان زردوری تو تاسود مهندم بنائے ستم (از اصل کتابے ص ۲۵۵)

شاعر: واعظ شيخ محصفري زرافشان

ان تتم گروں کا قرآن پرظلم و تتم کے علاوہ کوئی کا منہیں ہے۔ کمینے لوگوں کے ظلم و تتم سے اہل ولاء نہایت ہی تخق اور پریشانی میں ہیں۔ یا امام زمان اللّی اب آپ کی دوری سے تبیح بھی شام لگتی ہے۔!!

مللما كذشته اورآئمه هدى مللما كي قدرت كا تقابل بھي كريں كے .....

بصائر الدرجات باب ٢٦١ مين روايات نقل بهو كي بين كه:

اسم اعظم امام علی اس کے پاس ہے اور جو کچھ خداسے جا ہے خدااس کی بات قبول کرتا ہے

130 (دفع الريب عن علم الغيب اوراسی کتاب مذکور کے باب ۱۳ میں ۱۳ روایات اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ: آئمه هدی پالٹنا مردوں کوزندہ کرتے ہیں.....اور مریضوں کوشفاء دیتے ہیں..... باب ٨ ميں مذكور يندره روايات اس بات يردليل بيل كه: آئمہ صدی علیم وردن میں کا تنات عالم کے جس خطر میں جامیں جاسکتے ہیں بابسالی گیارہ روایات میں ہے کہ: بیہ حضرات معضومین سیلی ہے جا ہیں آن واحد میں کا تنات عالم کی سیر کرا وس .... سیاب ۱۵ میں کافی روایات میں ہے کہ: امام علائدًا ہے آپ کولوگوں کی نگا ہوں سے چھیا سکتے ہیں۔ بحارالانوارجد يدخ ٢٥ص ٢٥، مين دس روايات قل موكى بن كه: حضرات آئمہ ھدی ملائق کے پاس اسم اعظم ہے 🔑 مدینة المعاجز میں کم از کم پچاس موارد میں بیان کیا گیاہے کہ آئمه هدی اللیکا مردے زندہ کر سکتے ہیں ....اور کئی مردوں کوزندہ کیا ہے .....ہم نے متدرك سفينة البحارمين احياءمردگان كقفيل سه بيان كياب ... بصائر الدرجات باب١١ ميں ہے كه: اسم اعظم آئمہ ھدی ہا ہا کے پاس ہے .... اوراصول کافی میں بھی اس موضوع پر تین روایات فقل ہوئی ہیں . بصائر الدرجات باب امين اكيس روايات نقل كى تى بين كدان كاخلاصه بيه كه:

(دفع الريب عن علم الغيب 131 جناب آصف بن برخیا کے پاس اسم اعظم کا ایک حرف تھا ..... اوراس کا قرآن مجید میں بھی ذکر موجود ہے ۔۔۔۔۔اس نے حضرت سلیمان سیالی سے کہا: میں چیثم زدن ہے بھی پہلے تخت بلقیس حاضر کرسکتا ہوں ....!!اتن بڑی قدرت ....!! جناب آصف کے یاس کتاب کا تھوڑ اساعلم تھا ۔۔۔ پس جس کے یاس کل کتاب کاعلم ہے اوروه حضرت على المسائلة بين .... (وَ مَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ (٣٣ رعد ) يورى كتاب كاعلم حضرت على علائله كي ياس بيسب تو حضرت على كى كتنى قدرت وكى .....؟! آصف بن برخیا کاعلم آئمہ حدی المالی کے علم کی نسبت ایسے ہے جیسے بحر ذخار کے مقابلي مين ايك قطره ياني ....! حضرت عيسي الليكي مردول كوزنده كياكرت تق محضرت موسى من نايي بهائي ہارون ،الیاس ، یونس ، کوزندہ کیا۔ اور ہم نے متدرک سفینۃ البحار افت (حی) میں ایسے بہت سارے واقعات بیان کیے ہیں .... روایات متواتره عامه وخاصه کے مطابق بینمبرا کرم طاقی ایلم نے فرمایا: جوسابقہ امتوں میں واقعات پیش آئے ہیں اس امت میں بھی پیش آئے گے بہ بات اہل فضل سے یوشیدہ ہیں ہے کہ: حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وآله وسلم اور آئمه صدی طلبطان نے مردوں کوزندہ کیا ہے معتبر کتب شیعه اس بات کی گواه ہیں

ردفع الريبعن علم الغيب بحارالانوارج ۲۲۱ م 19۱-۲۲۹ ، كتاب مقام قرآن وعترت ص ۱۵۲-۱۲۱ آئمه هدى عليمالكى قدرت كے متعلق چندروایات بطور نمونه حاضر خدمت ہیں..... اصول كافي: باب آئمه هدى الليمان ولى امر خدا بين ....اس كم تعلق جهروايات مذكور پەخضرات معصومات مىن دارىين دارىين بىل اللەكى خزانەدارىين · \_کاحدیث سندهج كےساتھ عبداللہ بن ابی یعفور نے حضرت امام جعفرصا دق نقل کی ہے آ یا سیالی نفر مایانہ اے ابویعفور! ہم لوگوں پراللہ کی ججت ہیں ....اور اللہ کے علم کے خزانہ دار ہیں اور اس کے امر کو قائم کرنے والے ہیں .....( حضرت امیرالمونین \_ نے اپنے خطبہ میں فرایا (عیدغدیر جمعہ والے دن تھی) میں گواہی دیتا ہوں محمد طلتی آیتی اللہ کے عبداور رسول طلق آیا آتی میں مندانے ان کوتمام : \* توں پر فضیلت دی اور خدا نے انہیں علم کے ذریعے چنا ..... خدا تشاکل وتماثل سے منفرد ہے....وہ اجناس سے بھی بری ہے.... خدانے اپنے امرونہی کے لیے ان کا انتخاب کیا .... پورے عالم میں ....اس کو آه گلهین درک نهین کرسکتیں ....جتی که فرمایا: الله نے اپنے حبیب کے بعداس کی عترت طاہر ہا اسکا کو جنا ....ان کو علم عطافر مایا اور ان كوبلند وبالامقام عطافر مايا .... اوران كوحق كي طرف بلان والاقرار ديا .... اورايني مخلوقات کواس برگواہ بنایا ۔۔ اور جس امر کے لیے اس نے جایاان کے سپر دکر دیا اور

(دفع الريب عن علم الغيب المستسد (134)

موی الله کا بیاس جارا ورحضرت عیسی الله کا بیاس دو ہیں اور آصف بن برخیا کے بیاس دو ہیں اور آصف بن برخیا کے بیاس فقط ایک حرف ہے۔ ...

لیکن بیتمام حروف یعنی ۲۷ حروف پینیبرا کرم طاق کیا اور آئمہ صدی علیما کے پاس میں سیاستان کے پاس کتی قدرت ہوگا۔ اس کے پاس کتی قدرت ہوگا۔ سیاب آپ غور کریں جس کے پاس ایک حرف ہے اس کے پاس کتی قدرت ہوگا۔۔۔۔؟!

ان روایات کے مصاور متدرک سفینۃ البحارج الغت (آصف) جلد الغت (حرف) میں تفصیلاً بیان کیے گئے ہیں ۔۔۔۔

خاتمه

ان آیات وروایات کابیان ہے جن میں واقع میں اس طلاق تا ہے اس مطلب کو ہم دو فن

فصلوں میں بیان کرتے ہیں ۔۔۔

فصل اول: آیات کے بارے میں

فسل دوم: روایات کے بارے میں

فصل اول:

آيت اول:سور ممل

قُلْ لاَيَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ (٧٥)

133 أردفع الريب عن علم الغيب ان کو ولی بنا دیا .....اور انہیں اپنی مشیت کا تر جمان بنایا ..... انہیں اینے اراد ہے گی زبان بنابا الخ خلاصه مطلب: روايات گذشته ساس نتيجة تک ينيح بين كه: تمام علوم ، كمالات انبياء ومرسلين يلبئل ، اوصياء كمرمين علبئلاً ، ملائكه مقربين حتى كه جسے بھي جو کچھ ملاہے بیتمام ان حضرات علیما کونھیب ہواہے..... بلکہ اس سے بھی کئی گنا اضافیہ کے ساتھ اللہ نے ان کومرحمت فرمایا ہے۔ سیرسب کچھ پہلے حضرت رسول اکرم مَنْ اللَّهُ اوراس کے بعد آئے۔ هدی اللّٰہ الووراث میں ملا ہے .... کیا یہ حضرات آ دم اللّٰنام علائق نوح علائق ابراهيم علائله وي علائه عيسى علائق اور حضرت محد طلي يليم كوارث نبيس ہیں ۔۔۔ ؟ان کی زیارات میں ہم پڑھتے ہیں ۔۔۔! پس اگرہم بیہ کہیں کہ آصف بن برخیانے چشم دن میں تخت بلقیس کوحضرت سلیمان علینگاکی خدمت میں حاضر کر دیا .... حضرت عیسی استار مردے زندہ کیے ..... ہماروں کو شفا دی ..... ما درزا داندهوں کو بینا گی عطا کی .....اورلوگوں کواٹ کے گھروں کی خبر س بتاتے تھے ....لینی علم غیب جانتے تھے ....!!اور گہوارے میں گفتگو بھی گی.. اگریہ کہیں کہ یہ تمام معجزات آئمہ ہدی م<sup>یلیٹوں</sup> نے بھی انجام دیئے ہیں تو اس میں تر دید كيسى .....؟! كيول كه بهت زياده روايات مين ہے كه آئمه هدى البيما في فرمايا: اسم اعظم کے بہتر حرف ہیں ایک حرف فقط خدا کے پاس محزون ہے وہ حرف کو کی نہیں جانتا مستحضرت آدم الماليكالم كے ياس تجيس حرف بيں مصرت نوح اللكام كے یاس پندرہ حرف ہیں ... حضرت ابراتیم علاقہ کے یاس آ محمرف ہیں ....حضرت

(دفع الربب عن علم الغيب .......

حقیر عرض کرتا ہے ۔۔۔۔ تین دلیلول سے بیآ بیت علم غیب پیغمبر اکرم طلّ اللّٰہِ اور آئمہ هدی علیم اللّٰ کو ثابت کرتی والی آبت کے خالف نہیں ہے ۔۔۔۔!!

اورآیت کریمه کا آخری حصب بھی اسی بات کی تائید کرتاہے ....!!

ب: بية ميت علم غيب ذاتى كي في كرتى ہے كوئى بھى بذات خودعلم غيب نہيں جانتا سينيمبرا كرم طبق ليا في اور آئمه هدى عليما الوخدانے عطافر مايا ہے....!

یہ بات عرف عام میں بھی مروج ہے کہ جوشخص ایک ہنررکھتا ہے وہ اس کے مقابلے میں کچھ بھی نہیں ہے جو ہزار ہنر جانتا ہے مسلم طرسی اپنی تفسیر میں اس آیت کی تفسیر بیان کرتے ہیں کہ:

غيب سوائ خداك اوركوكي أيس جانتا مرجع خداغيب كاعلم عطاكرتاب و المنطقة والله منطقة الله منطقة المنطقة المنط

(حفع الرب عن علم الغيب المحمد المحمد

منافع جلب کروں اور ضرر کو دفع کروں ..... پس بیلم غیب سے منافات نہیں رکھتا جوجلب منافع کے لیے نہ ہو،،، . ::

یہ ہے کہ علم غیب کے مطابق لوگوں سے میل جول نہ رکھو کہتم منافع حاصل کرلو۔۔۔۔۔اور ہمیشہ جنگ میں غالب رہو ۔۔۔۔۔ بیمراد نہیں ہے کہ آفات سے علم غیب کی وجہ سے فرار کرو۔۔۔ ممکن ہے کہ اس علم سے مراد عادی انسانوں کاعلم ہو۔۔۔۔۔!!

مطابق زندگی بسر کرتا ہوں .... پس میرے پاس وہ علم غیب نہیں ہے جس سے میں

رفع الريب عن علم الغيب مسسس

## خلاصهمطلب:

اگرہم ان آیات متشابھات کونہ بھھسکیں تو ہمیں عالم قرآن کی طرف رجوع کرناچاہیے۔۔۔۔۔!! ہمیں آیات محکمات اور ان روایات کا انکار نہیں کرناچاہیے جوقر آن کے موافق ہیں۔۔۔۔۔۔وقر آن کہ ہمارا پورے قرآن پر ایمان ہے۔۔۔۔۔چاہم آیات کے مفاہیم سمجھسکیں یا سمجھنے سے قاصر رہیں۔۔۔۔ہمیں ہمیشہ قرآن وعترت سے متملک رہنا چاہیے۔۔۔۔خداوند عالم ان لوگوں پرلعنت کرے جنہوں نے باب علم پینمبر کوبند کردیا۔۔۔!

وَلِلَّهِ غَيْبُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْض سوره نحل ٢٥

خداکے لیےزمین وآسان کاغیب ہے

لَهُ غَيْبُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كَهِفَ ٢٦٠

اوراس کے لیےزمین آسان کاغیب ہے

" فَقُلْ إِنَّمَا الْغَيْبُ لِلَّهِ فَانْتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُمْ مِنْ الْمُنْتَظِرِينَ

( • ٢ يونس) اورغيب فقط خداك ليه موتاب

ان آیات کر بمہ سے معلوم ہوتا ہے کہ علم غیب فقط خدا کے لیے ہے ..... کوئی اور علم غیب کے لیے تاہم میں ہوا ہے ....

اگريه بات بهوتی توخدا بهی بھی استشناء نه کرتااور نه فرماتا:

عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَيُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا (٢٦) إِلَّا مَنْ ارْتَضَى مِنْ

ردفع الريب عن علم الغيب ........

رَسُول (سورة جن آيت ٢٦تا٢٧)

وَلاَيُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاء بقره: ٢٥٥

بعض افراد علم غیب کے لیے نتخب ہوئے ہیں ....

اور ممکن ہے کہ لام للہ یالام لہ ہملیک کے لیے ہو ۔۔۔ لیمن علم غیب زمین وز مان کا مالک خدا ہے۔۔ کوئی بھی خدا کی عطا کے بغیر علم غیب کا مالک نہیں بن سکتا!

جبیها کهارشادخداوندی ہے

لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ بقره ٢٨٣

"جو بچھ زمین وآسمان میں ہے سب کا مالک خداہے"

قُلْ لاَأَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَائِنُ اللَّهِ وَلاَأَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلاَأَقُولُ لَكُمْ إِنِّهُ وَلاَأَقُولُ لَكُمْ إِنِّهُ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّهُ مَا يُوحَى إِلَى قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الْأَعْمَى إِنِّهُ مَا يُوحَى إِلَى قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلاتَتَفَكَّرُونَ ( • 2: انعام)

اے رسول کہ دیجئے میں تمہیں نہیں بناؤں گا کہ اللہ کے خزانے میر سے پاس ہیں۔ اور میں غیب نہیں جانتا سے بعنی میں بذات خوذ نہیں جانتا ہوں۔!!

عین مکن ہے (وَ لا أَعْلَمُ الْغَیْبَ ) لا اقول کا تمتمہ ہوئین تہمیں نہیں بتا تا ہول کہ الله کے خزانے میرے پاس ہیں اور غیب بھی نہیں بتا تا ہوں اور میں تمام کو جانتا

بيربات تو بم سب جانتے ہیں کہ " مگفتن " نفی دانستن ٹمی کند

ردفع الريب عن علم الغيب المسلم

نہ بنا تاجانے کی نفی نہیں کر تاہے۔۔۔۔

شخ طبری اپن تفسیر میں کہتے ہیں کہ:

بیر حفرات مطبقه الله کی عطاسے اتنا غیب جانتے ہیں کہ جتنا اللہ نے ان کو دیا ہے .... اور ممکن ہے کہ غیب سے مراداس آیت کریمہ میں قیامت کا دن ہو ....

( وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ) سوره انعام ٥٩)

غیب کی جابیاں خدا کے علاوہ کوئی بھی نہیں جانتا

لیعنی خدا بذات خودع کم غیب ہےادر دیگرافراد بذات خود عالم غیب نہیں ہیں .... پس ربر

کوئی منافات نہیں ہے کہ خداجہ جا ہے علم غیب عطا کرے۔۔۔۔

حضرت امير المونين على ابن الى طالب في فرمايا:

اناالذى عندى مفاتيح الغيب لا يعلمها بعد محر غيرى احقاق الحق ج يص ٨٠٨

غیب کی جابیاں میرے پاس ہیں مصرت محمد طلق اللہ کے بعد علم غیب میں ہی جانتا ہوں ممکن ہے اس سے مراد قیامت ہو سیعنی قیامت کی جابیاں خدا کے ہاتھ میں ہیں کہوہ کس وفت بریا ہوگی .....

، سنت ین مرمه ن د ت برپاری ارشادخداوندی ہے.....

" (تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْعَيْبِ نُوجِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنْتَ وَلِا لَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْعَيْبِ نُوجِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنْتَ وَلا قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ هَذَا فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ( ٩ م .....) موره هودآيت ٥٢

9

رفع الريب عن علم الغيب ......

سوره ابراهيم آيت ٩ أَلَمْ يَـ أَتِكُمْ نَبَـا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ قُوْمِ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُو دَ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لايَعْلَمُهُمْ إِلَّا اللهُ ......

کیا تمہارے پاس ان لوگوں کی خبر نہیں پینچی جوتم کے پہلے تھے (جیسے) نوع الملیکی کی قوم اور عاد وثمود اور (دوسرے لوگ) جو آن کے بعد ہوئے ....ان کو تو سوائے خدا کے کوئی جانتا ہی ہے....!!

(دفع الريب عن علم الغيب المساد عن علم الغيب

بنابراین!اگرخدا کی مرادان الفاظ (الاتعلم، لا یعلم، لا اعلم) سے فی علم ذاتی ہے تو ان میں استمرار ہے لیکن بھی بھی سی کے پاس علم ذاتی نہیں ہے ۔۔۔!!اگر علم مطلق کی فئی مراد ہے تو پھر بیرجی نہیں ہے ۔۔۔اوراس میں استمرار کا معنی بالکل سیجے نہیں ہے کیوں کہ خدا کی عطاسے تو کافی حضرات جانتے ہیں ۔۔۔ انبیاء کرام علیم استمرار کا معنی بالک سیج نہیں ہے کیوں کی

کیونکہ بہت زیادہ آیات وروایات میں مخلوق صفت علم سے موصوف ہوتی ہے ....! کیونکہ انبیاء ومرسلین اور ملائکہ مقربین کوخدا کی طرف سے بہت زیادہ علم عطا ہوا ہے

وَ لا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ: سُورَهُ بنى اسرائيل ٣٦ اس كَوْراً ابعد فرمايا -

ردفع الريبعن علم الغيب وَلاتَّمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا : لقمان ٨ ا جیسا کہان سے پہلے والی آیات ہیں و اوقو الكيل ولا تفرقو مال ليتيم ..... ان آیات میں لوگوں سے خطاب کیا گیا ہے نبی اکرم سے نہیں جبيها كرآيت ذيل ہے ... وَمَا أُوتِيتُمْ مِنْ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا (٨٥: اسرائيل) تههیں فقط تھوڑ اساعلم عطا ہواہے.... بیان لوگوں سے خطاب ہے جو حضور اکرم طنٹ کیالہ تم سے حقیقت روح کے بارے میں دريافت كرفي إلى ا جواب ملا: اے رسول طلبی کیلیم کہد دیجئے: روح از امراخدا ہے تنہیں صرف اور صرف تھوڑ اساعلم ملاہے۔ ا ، اوریہ بات بھی بیان ہو چکی ہے کہ مخلوقات کاعلم خدا کے علم کی نسبت ہی تھوڑ اسے آ قائی مشکواة: قرآن مجید میں ہے کہ: (وَكَفَى بِرَبِّكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا (١١) سوره بَي اسرائيل لوگوں کے گناہ فقط خداہی جانتا ہے.... یعنی خدا وندمتعال ستار العیوب ہے اس کیے ضروری ہے کہ خدا کے علاوہ کوئی بھی

ردفع الريب عن علم الغيب مسمعان علم الغيب

عاہے نی اللہ تھے ہویا امام علی اللہ الوگوں کے گناہ نہ جانتا ہو ....!! لوگ کس دلیل کے یہ مات کرتے ہیں .....

حقیر: اس بات کے قائل نے اشتباہ کیا ہے۔ اس نے خدااور رسول می آئی آئی خدا پر حصوت بولا ہے۔ کیوں کہ اس نے ترجمہ میں خیانت کی ہے۔ کیوں کہ اس نے ترجمہ میں خیانت کی ہے۔ آیت کا صحیح ترجمہ بہتے۔!

خدا کالوگوں کے گناہوں پر آگاہ ہونا کفایت کرتا ہے ...! اور بی آیت پیغیبر اکرم طلع پیر آم لوگوں کے اعمال کامشاہدہ کرتے ہیں ... نفی نہیں کرتے ہیں

سورَهُ تُوبِهُ يَت يَعْتَ فِرُونَ إِلَيْ كُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ قُلْ لَا تَعْتَفِرُوا لَنْ نُومِنَ لَكُمْ قَدْ نَبَّأَنَا اللهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ وَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُومِنَ لَكُمْ قَدْ نَبَّأَنَا اللهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ وَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَّ تُومُلُونَ ثُمَّ تُومُلُونَ ثُمَّ تُودُونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَا دَقِ قَيْنَبِّ كُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَا دَقِ قَيْنَبِّ كُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ وَمِنْ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَا وَقِ قَيْنَبِّ كُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ وَالسَّهَا وَقَالِمُ اللهُ عَلَى عَالِمَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

جب تم ان کے پاس (جہاد سے لوٹ کر) واپس آؤگر تو یہ (منافقین) تم سے ( طرح طرح) کی معذرت کریں گے۔ اے رسول الٹی لائے ہے! تم کہ دیجئے کہ باتیں نہ بناؤ۔ ہم ہرگر تمہاری بات یا ذہیں کریں گے۔ کیوں کہ ہمیں تو خدانے تمہارے سے الات سے آگاہ کر دیا ہے۔ عنقریب خدا اور اس کا رسول طبی تہاری کارستانی ملاحظ فرمائیں گے۔۔۔۔!!

کیاال سورة میں (سورة توبه آیت ۱۰۵) میں نہیں ہے کہ:

(دفع الريب عن علم الغيب مسمول

وَقُلْ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُون اللهُ عَمَلُكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُون اللهُ عَمَل كروپس خدا، يَغِيرِطُنَّ الْلِهُ عَلَى اللهُ عَمَل كروپس خدا، يَغِيرِطُنَّ الْلِهُ اورمِوْنين تهارے اعمال ديکھتے ہيں .....!!!

اورآيت مجيده.

وَكَفَى بِرَبِّكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا (١٤: اسوئيل) اورآيت كريم

قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ (٣٣ : رعد)

آ قَائَى مَشَكُوة: أيك آوى اس آيت مجيره (أتَـ دْرِى لَعَـلَّ اللهُ يُحْدِثُ بَعْدَ

145 ردفع الريبعن علم الغيب ذَلِكَ أَمْرًا ( ا : سوره طلاق) كاأس طرح ترجمه كيا ب ا ہے پیغیبرطنٹے کیلئم! آپنہیں جانتے شایدخدااس کے بعد کوئی امرایجا دکرے. کیارہ ہات سی ہے۔ حقیر: تعجب ہے جس نے اس آیت کا بیر جمد کیا ہے معلوم ہوتا ہے اس نے ابھی تک کتاب صرف میر بھی کمل نہیں راھی ہے ۔۔۔۔۔۔ ورنداسے معلوم ہوتا کہ (لا تذری) دوصینول میں مشترک ہےا۔ مفردمؤنث غائب۲ مسمفرد مذکر فی مخاطب اس آیت میں بیمفر دو نث غائب کا صیغہ ہے ....اوراس کی خمیرنفس کی طرف لوٹ رئی ہے...!!! جوكه(لاندري) سے پہلے ذكر ہوچكا ہے !!! و نفس عوا قب الموركونيين جانتا ہے ..... پس طلاق رجعی بنابراین معنی پیہے کہ کے بعد عورت کو گھر سے باہر نہ نکالا جائے .... شاید خداوند عالم عورت کی محبت اس کے شوہر کے دل میں ڈال دے .....اوروہ محبت رجوع کا باعث بن جائے .....!الیکن جو لوگ علم غیب پنجمبرا کرم طلع کیالتم کی نفی کرتے ہیں وہ ( لا تدری ) کومفرد مذکر مخاطب کا صيغة قراردية بين ...!!

اس آیت مجیدہ میں بھی یہی مسئلہ ہے (وَ مَا یُـدْرِیکَ لَعَلَّهُ یَزَّ کَّی (۳) سور چسس

اورتم كوكيامعلوم شايدوه پاك و پا كيزه مو ......

(دفع الريب عن علم الغيب مسمول الغيب

سیعثان بن عفان کی طرف اشارہ ہے کہ اس نے اس وقت غصہ کیا تھاجب ۔۔۔۔ اس نے عبداللہ بن ابن مکتوم کود یکھا کہ وہ آپ طبی قالیم کی خدمت عالیہ میں حاضر ہوئے ہیں ۔۔۔۔ تو آپ طبی قبلیم کی خدمت عالیہ میں حاضر ہوئے ہیں ۔۔۔۔۔ تو آپ طبی قبلیم نے ابن مکتوم کوعثان بن عفان پر مقدم جانا اور اپنے پاس جگہ دی ۔۔۔۔۔ یعنی ابن مکتوم کے حالات سے دی ۔۔۔۔۔ یعنی ابن مکتوم کے حالات سے آگاہ کیا ہے کہ تو نے غصہ کیا ہے ۔۔۔۔۔ اور اس سے منہ موڑ لیا ہے ۔۔۔۔ ؟! شاید وہ گنا ہوں ۔۔۔ یا اور بیہ بات بالکل غلط ہے کہ جم س اور تو لی کا گنا ہوں ۔۔۔۔ یا کہ میں اور تو لی کا فاعل پیغیر اکرم اللہ قبلیم کو مانیں ۔۔!! اور بیہ بات بالکل غلط ہے کہ جم میں اور تو لی کا فاعل پیغیر اکرم اللہ قبلیم کو مانیں ۔۔!!

(دفع الريب عن علم الغيب إِنَّ اللهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوْتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ (١٣٨: سور ولقمان) یقیناً قیامت کاعلم اللہ کے یاس ہے اور وہ بارش برسا تا ہے اور جو چھار حام میں ہے وہ اسے بھی جانتا ہے ... اور کوئی شخص پنہیں جانتا کہ وہ کل کیا کرے گا.....اور کوئی شخص ر نہیں جانتا کہ دہ کس سرز مین برمرے گا · · بیشک خداہر بات جانتا ہے · · علم ساعت اورنز ول باراں ہماراموضوع بحث نہیں ہے۔۔!! ہماری بحث بعدوالے تین جملوں میں ہے..... ا ... يَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ: لَقَمَان ٣٣٠ ارحام مادر میں کو کچھ ہے وہ جانتا ہے۔ كوئى نفس ينهيس جانتا كهوه وما تدري نفس ما ذاتكب غداً کل کیا کرےگا اورکسی نفس ماشخص کو پہنچی س.... وما تدری نفس نای ارض تموت نہیں معلوم کہوہ کس زمین برمرے گا واضح ہے کہ خدا وند عالم کا ارجام کاعلم پیغیبر اکرم ملت اللہ م اور آئمہ

ھدی م<sup>یلیٹون</sup> کے علم کی نفی نہیں کرتا ہے ... جبیبا کہ خدا کے دوسر بے علم کی نفی بھی نہیں کرتا

يعنی خداارحام اور دیگراشیاء کاعالم ہے....

148 بيجمله حصرعلم خدابهي نهبيل ہےاور نه ہی علم خدا کوار حام میں منحصر کرتا ية جمله ان آيات كي شبيه ب! وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (٣٢ : توبه) الله جانتاہے کہ وہ جھوٹے ہیں ..... و وَاللهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنْ الْمُصْلِح: بقره الله مفسدين ميں ہے صالحين كوجا نتاہے.... وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُه: منافقون الله جانتا ہے کہآ ہے اللہ کے رسول ہیں 🕜 إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ :مزمل 4 يقيناً تيرارب جانتا ہے كہ تو قيام كرے گا ..... بيآيات منافات نہيں رکھتی ہيں كہ دوسر بےلوگ جھوٹوں كوجانتے ہيں ..! اور دیگرافرادمفسدین میں صالحین کو بیجان لیں ۔۔۔ اور پیہ بات بھی جانتے ہیں کہ پیغمبر ا كرم طلتُّ وَيُدَلِّم رسالت كے ليے آئے ہيں .... اور يہ بھی جانتے ہيں كہ نبی اكرم طلق أَلَالْم م أنمحة بنصة بن إلى اوربيآيات بھي اسي طرح ہيں يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ (٣ : انعام)

ررفع الريب عرر علم الغيب وهتمهارے ظاہروباطن کوجانتاہے.. و وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ (٣: انعام) جہے تم چھیاتے ہووہ بھی جانتا ہے وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ (٢٥) ان کے دلوں کی باتیں جانتا ہے .... يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصَّدُورُ (١٩:غافر) اوروہ دل اور آنکھول کی باتیں جانتا ہے۔۔۔ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى (٤: طه) وہ پوشیدہ وظاہر دونوں کو جانتا ہے لیے بيآيت علم خدا كو ثابت كرتى ب جو چھاوگ چھاتے يا ظاہر كرتے ہيں خدا سب جانتا ہے.....لیکن بیانحصار پر دلالت نہیں کرتی ہے ہیں بیلم پیغیبرا کرم طَنْ وَسِينَ اوراما مِلاَئِنَا كَي فَي نهيں كرتى اوروه لوگوں كے اسرار كاعلم رکھتے ہيں..... پس بیفرط جہالت ہے جو تحص ان آیات کے ذریعے پیغیرا کرم ملتے پالیم اور آئمہ هدی ملین کے علم غیب کی نفی کرتا ہے ۔۔۔۔۔ کئی آیات اور سینکٹر وں روایات متواترہ بیغیبرا کرم ملتی الم اور آئمہ هدی علیم اللہ مالی الم علی اللہ مالی کے لیے الم غیب ثابت کرتی ہیں .......... آخر کیا وجہ ہے کہ بیر آیات وروایات متواتر کو (کان لم یکن شیئاً مذکور ۱) سیحت بین دردایات یہ تنی بڑی نادانی ہے کی بات ہے کہ کوئی سے کہ حضرت عیسی علائم انجیب

(دفع الريب عن علم الغيب سسس

جانے تھے۔ ۔۔۔۔۔ (القرآن) اور ہمارے نبی اکرم طلق ایکم (جس کےصدقے میں عیسی علیات کے اسرار و عیسی علیات کے اسرار و عیسی الفران کی میں الفران کی میں الفران کی افغال واشرف ہیں۔۔۔! تو پھر ریکسی فضلیت ہے کہ وہ مخلوقات کے اسرار و قلوب سے بھی واقف نہیں ہیں۔۔۔؟!

جمله دوم وسوم مصراد رييه كه:

نفس انسان اپنی فرات میں اپنی موت اور دیگر اعمال سے خبر ادار نہیں ہے .....پس بیر بیر منافات نہیں ہے کہ خدا کے لطف و احسان سے نبی اکرم ملتی کی آئی اور آئمہ حد کی اس منافات نہیں ہے کہ خدا کے لطف و احسان سے نبی اکرم ملتی کی آئی اور آئمہ حد کی آئی ہوں آئی موت و حیات سے آگاہ ہوں '

فَلاتَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٤: سجده)

وَاتَّقُوا يَوْمًا لاَتُجْزِى نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا وَلاَيُقْبَلُ مِنْهَا شَعْاعَةٌ وَلاَيُوْ خَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَهُمْ يُنصَرُونَ (٣٨) وَإِذْ نَجَيْنًا كُمْ

(دفع الريب عن علم الغيب سسس

مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَائِكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَائَكُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلاَءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ (٩ مسوره بقره)

يَوْمَ لاتَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَفْسٍ شَيْئًا وَالْأَمْرُ يَوْمَئِذٍ لِلَّهِ (١٩: انفطار) ان آيات كَى نظرعام انسانول پر ہے

سينم اكرم ملتي يكر المراتم الم

اورد يكھتے ہيں... ااش معراج پيغمبراكرم طلق اللَّهِ في جنت كى سيركى.... موت اور

حیات کے وقاور قیامت کے دن لوگوں کی شفاعت کریں گے ...!!

آ قائي مشكوة: كيااليي روايات بيل بن كالعلق آخري آيت سے بو ....؟!

حقیر: "جی ہاں" اس آیت کے متعلق روایات وارد ہوئی ہیں جو ظاہری طور پر آیات وروایات سابقہ کے خالف نظر آتی ہیں الکین چونکہ روایات گذشتہ قر آن کے مطابق ہیں ) اگر ان میں غور وفکر کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ ان روایات کی نظر تقیہ پر ہے کیوں کہ اس سے شیعان حیدر کرار کی حفاظت مقصود ہے ۔۔۔ ان حضرات میلئی نے تورید کیا ہے اور اس کے بعدر وایت کوسند اور متن کے اعتبار سے

و يكھتے ہیں ......!!

پہلے میں وہ روایات نقل کرتا ہوں اور پھران کا تجزیہ پیش خدمت ہے ..... الف؛ ابواسامہ نے حضرت صادق علائق سے روایت نقل کی ہے کہ:

152) (دفع الريب عن علم الغيب میرے بابانے مجھ سے فرمایا: کیامیں تجھے ان یانچ چیزوں کے بارے میں نہ بتاؤں کہ خدانے کسی ایک کوبھی ان کے بارے میں مطلع نہیں کیا ہے ....! میں نے کہاوہ کون سي چزيں ہن .....؟! قیامت کاعلم اللہ کے باس ہے ۔۔۔۔الخ ال حديث يرچنداعتراض واردين...!! اس کی سندمجہول ہے...۔ ۲ .... بي بهت زياده آيات قرآني كے مخالف ہاوران آيات كي تفسير (اہلبيت البيالا) بھی بیان ہوچکی ہے... س بيروايات متواتره كه جن كي سندسي يخيب كي مخالف ہے.... اگران تمام با تول سے صرف نظر کرلیں تو ممکن ہے کہ: امام علائلاً نے تقید کی بات کہی ہو ....اور آپ کی نظر عادی اور عام لوگوں پر ہونہ کہ پنجمبر ا كرم طلَّ اللَّهِ اوراً تمه هدى عليماً كا علم كي في موتى ہے ... جو كه كا تناب عالم كي مرشى سے اشرف وافضل ہیں۔ ممکن ہے کہ ملک مقرب سے امام علیم کی مراد کوئی ملک خاص ہو .... ( کیونکہ ملائکہ کے گئی گروہ رکوع میں ہیں اور کئی گروہ فقط سجدے میں اور بیفر مایا ہے کہ نبی مرسل علائقہ جمکن ہےا نبیاءومرسلین گذشتہ مراد ہوں .....شاید بدروایت قل معنی روایت گذشته مو ...!! اضع ابن نباته نے کہاہے کہ حضرت علی لینا اسے فرمایا:

153 رفع الريب عن علم الغيب خداکے دوعلم ہیں ایک اس نے اپنے لیے اختیار کیا ہے ....اس علم کے متعلق فرمایا ہے کہ قیامت کاعلم میرے پاس ہے ٢ ..... بيروعكم ہے جوانبياء يا مالكه اور پنيمبراكرم طلق الله اور آپ طلق الله كي آل طاہرہ المباللہ کوعطا کیاہے۔ شایدتمام آیت پڑھنے سے پہلا جملہ مراد ہو ...! اور بعد والےمطالب مطلوب نہ ہول .... اوراس بات پر دلیل لائی گئی ہے کہ ایک علم خدانے اپنی ذات کے ساتھ مختص کیا ہے ....!!اور وہ قیامت کاعلم ہے اور یہ بھی معلوم نہیں ہے کہ امام علائقا کا کلام آیت کے آخرى حصدكوشامل بيانيس بياسيا حضرت امير المونين عليكم آئنده كح حالات بتاريج تص شخص نے عرض کیا: کیا آ پیٹلیگاہ کولم غیب عطا ہوا ہے ...؟! آ پیلیگا نے مسکرا کرفر مایا بیلم غیب نہیں ہے بلکہ بیصاحب کا تعلم ہے ....اورعلم غيب سے مراد قيامت ہے اور خدانے فرمايا ہے: إِنَّ اللهُ عِنْدَهُ عِلْمُ الشَّاعَةِ: لقمان ٣٨٠ قیامت کاعلم اللہ کے یاس ہے یس خداار حام میں مذکر ومؤنث کو جانتا ہے .... خوبصورت اور بدصورت کو جانتا ہے ....!! سخی و بخیل شقی وسعید کو جانتا ہے ۔۔۔۔ کس نے جہنم کا ایندھن بنیا ہے اور کس

(دفع الريب عن علم الغيب ......

پس بنابراین ملم زاتی کی نفی کی گئے ہے ۔۔۔۔!

علامه مجلسی نے بحار الانوار کمیانی ج یص مسامیں فرمایا ہے کہ:

علم ذاتی کی نفی سے مرادیہ ہے کہ: بید حضرات علیما جو پچھ جانے ہیں وہ خدا کا عطا کردہ علم سے جانے ہیں ۔...! ان حضرات معصومین علیما کوسب پچھ خدانے خصوصی طور پرعطا کیا ہے ۔...! یہ کیونکہ اس طرح نہ ہو کہ بیخدا کے نائب اور خلیفہ ہیں ۔... اور ان حضرات کے اکثر معجزات غیب پر مشمل ہوتے ہیں ۔.. علامہ مجلسی نے مزید فرمایا: جو پانچ چیزیں آیت شریفہ میں ذکر ہوئی ہیں اِن چار وجوہات کا امکان مزید فرمایا: جو پانچ چیزیں آیت شریفہ میں ذکر ہوئی ہیں اِن چار وجوہات کا امکان

اول: ان امور کے واقع ہونے کا یقینی علم خدا کے پاس ہے .....

دوم: علم حتی کہ جس میں تغیر و تبدل ، محواثبات نہیں ہوتا یہ بھی خدا کے ساتھ مختق ہے سیمکن ہے کہ اولیا آئی ، اوصیا آئی ، انبیا آئی ، مسلین آئی ، ملائکہ مقر بین اور حضرات معصومین سیم اوکی خبر دیں تو اس میں تبدیلی ہوسکتی ہے ۔۔۔۔ (یداء عاصل ہو سوم: لینی خدا کے علاوہ ان پانچ امور پر کوئی آگاہ ہیں ہے گراہے خود خدا آگاہ کرتا ہے ۔۔۔ جبیبا کہ تمام غیب ۔۔۔۔

چہارم: خدانے کسی کوبھی ان امور پرآگاہ نہیں کیا ان میں تغیر نہ ہو مگر ایک زمانہ مخصوص میں .... جس طرح شب قدر کے امور حتی ہو کر پنیمبر اکرم مل المثالی اور آئمہ صدی ملی ایک کے پاس سے ہیں ......

حقیر کہتا ہے کہ: تیسری وجہ بہترین وجہ ہے ....اس کے بعد دوسری وجہ قابل توجہ ہے۔۔۔۔۔اس کے بعد دوسری وجہ قابل توجہ ہے اور بیروایات بعض آیات کی طرح متشابھات میں سے ہیں ....بی ان کو تحکمات پر حمل کرنا چاہیے ....جبیبا کہ ان ہستیوں نے فرمایا ہے:

ہماری احادیث میں قرآنی آیات کی طرح محکم اور متشابہ بھی ہیں پس تم متشابھات کو محکمات پر حمل کرو ۔۔۔۔۔ متشابھات کی پیروی نہ کرناورنہ گمراہ ہوجاؤ گے ۔۔۔۔

(دفع الريب عن علم الغيب ......

## وصل دوم

ان روایات کا تجزیه پیش کرتے ہیں اور نبی اگرا تو هم جن کے خلاف ہوتا ہے ... اور بے علم ان سے استناء کرتے ہیں اور نبی اگرم طاق اللہ اور آئمہ هدی سلیما کے لیے اور آئمہ هدی کی بیاب کے استناء کرتے ہیں ... روایت اول: یوروایت حضرت امام جعفر صادق سیالیہ سے قال کی گئی ہے کہ آپ سیالیہ ایک دن مجلس میں تشریف لائے اور بغیر کسی مقدمہ کے فرمایا:

ان لوگوں پر تبجب ہے جو یہ گمان کرتے ہیں کہ ہم علم غیب جانتے ہیں ....!! ورحالا نکہ غیب خدا کے علاوہ کوئی بھی نہیں جانتا ہے ...!! میں اپنی ایک کنیز کو تنبیہ کرنا چا ہتا تھا لیکن وہ چھپ گئی ہے مجھے نہیں معلوم وہ کہاں ہے ۔۔۔۔!! میں اپنی ایک کنیز کو تنبیہ کرنا چا ہتا تھا لیکن وہ چھپ گئی ہے مجھے نہیں معلوم وہ کہاں ہے ۔۔۔۔۔!! میں اپنی ایک کنیز کو تنبیہ کرنا چا ہتا تھا اولاً: علاء علم ورجال کے مطابق یہ روایت مجہول ہے ۔۔۔۔۔۔!!

(دفع الريب عن علم الغيب سسس

ثانياً: متن كاعتباري بهي مورداعتنا نهيس بـ...

ولو بالفرض! اگریہ حدیث سنداور متن کے اعتبار سے سیجے بھی ہوتو ان آیات و روایات متواترہ کامقابلہ نہیں کر سکتی جن سے پینمبرا کرم ملٹی آیا ہم اور آئمہ صدی ہما کا کم غیب ثابت ہوتا ہے .....!

بهرحال ہم اس روایت کو چندوجو ہات پرحمل کرتے ہیں ....!

اول: شایرغیب امام المسلیکی مرادقیامت کادن ہو ....!

دوم: ممکن ہے علم ذاتی مراد ہو۔ ... کیوں کہ علم ذاتی خدا کے ساتھ مختص ہے کوئی بھی

علم ذاتی نہیں رکھتا .....

سوم: ممکن ہے امام علیت نقیہ فرمایا ہوتا کہ دین اسلام کوکوئی ضرر نہ پہنچ .... اور یہ اور یہ کی ضرر نہ پہنچ .... اور یہ ایک ضرر ہے لیکن حضرت علیت کے م تر ضرر کومنتخب کیا ہے .... ہمیں کیا معلوم شایدان لوگوں میں یا دشاہ وقت کے جاسوس موجود ہوں .....

158 ردفع الريب عرر علم الغيب ضيعف الاعتقاد شيعه موجود هول جوان مستيول كوخد التجصة بين ...! ياامام علائلًا نے توریہ کہا ہو ....!! یا آیت است کے فرمانے کا مقصد میہ ہو کہ میں علم بشری سے نہیں جانتا کہ کنیز کہال ہے ....؟! يعنى علم البيل سے جانتا ہوں ) جس طرح حضرت علائقا نے فر مایا: نے بات خیبر قوت بشری سے نہیں قوت رحمانی سے اُ کھاڑا ہے ) مترجم اسی داستان کے آخر میں ہے کہ مجلس کے اختیام پر 🚓 بسدیرا در ابوبصیر آپ علاقتا کی خدمت میں حاضر ہوئے در حالانگ تعجب کے آثاران کے چبروں سے عیال تھے !! انہوں نے آپ علیقا سے اس واقع کے متعلق دریافت کیا: آپ علیقا نے آپ علم و میں تخت بلقیس ملک سباسے منگوالیا مساورات کاعلم جمارے علم کے مقابلے میں اس طرح ہے جیسے بحرف خائر کے مقابلے میں قطرہ .... ایک علیات نے یہ جملہ اس کیے فر مایا تھا تا کہ لوگ ہے بات منصور دوانقی کو جا کر کہیں کیوں گھائی ملعون نے آپ سے عرض كيا: آب علائله غيب جانت بين لا لعلم الغيب الا الله غيب بين حاناً مرضدا البنة ممكن بي كداس جكه خدان اليكن بهم مورد جزء كي وجه علم غيب كي نفي نهيس كركت .... ہم اس كے علم كى نفى كس طرح كركتے ہيں جوائے علم كے بارے ميں فرمائے کہ میں زمین وآسان اور کو کچھان کے درمیان ہے اور گذشتہ وآئندہ کے حالات و واقعات ای طرح و یکها ہوں جس طرح باتھ کی ہتھیلی کو دیکھا جاتا ہے

159 دفع الريبعن علم الغيب كياامام عليلهم روح القدس مع مؤيذ بين موتاب اس الية امام عليهم كائنات عالم کی ہرشنی کود مکھ سکتاہے ....! كيابيربات نبيس ب كميسر في آب علائل كى كنيرس جههها: بابرسے آواز دی اندر آجاؤ ....! اس نے کہا بیں بیرد بکھنا جا ہتا تھا کہ آپ علائلہ کے سامنے دیوار رکاوٹ ہیں یانہیں مين. آپ الله نے فرمایا اگر درود بوار ہمارے لیے حجاب و رکاوٹ ہیں تو تمہارے اور ہارے درمیان کیا فرق ہے كياآب علالله في محربن مسلم ينهيس كها تها كرا كربمين تبهار احوال واعمال كاعلم نه بوتو جمتم سے افضل کیوں ہیں ۔۔۔۔؟! کیا آپ علائلم نے محربن مسلم اوراس کے دوست کوسفر کے مالات وواقعات تہیں بتاویئے تتھے......؟! ان اوصاف کے ساتھ عقل اجازت دیتی ہے کہ ہم باور کرلیں کہ امام کواینی کنیز کاعلم تہیں ہے۔۔۔۔۔؟! روایت دوم: عمارساباطی نے حضرت صادق علیفام سے سوال کیا

كياامام علائش غيب جانتے ہيں ......

ردفع الريبعن علم الغيب جی نہیں!لیکن جب کسی چیز کو جاننا جا ہے تو خدا اسے بتا آب علالتهم نے فرمایا: دیتاہے ۔۔۔!! واضح ہےامام علیلئا کی مرادعکم ذاتی کی نفی ہے۔....کیونکہ اگر کسی کے پاس علم ذاتی ہوتو وہ خدا کا شریک ہوگا ....! فقط خدا ہی ہے کہ اس کاعلم عین ذات ہے .... مخلوق کا علم وقدرت ذاتی نہیں بلکہ خدا کی عطا ہے .... اس کے متعلق مزید گفتگو ہوگی ....انثاءاللد روایت سوم : ابی مغیرہ نے کہاہے میں اور یحیٰ بن عبداللہ بن الحسن حضرت امام موسیٰ كاظم علائله كي خدمت ميں حاضر تھے ۔ يحل نے عرض كيا: ميں آپ علائله يرقر بان ہو آپ علائل فے فرمایا: سیحان اللہ اپنا ہاتھ میرے سر پر رکھو .....میرے بال کھڑ ہے ہو گئے ہیں.... آپ الله في مزير فرمايا: (لا و الله ما هي الا و ارثة عن رسول الله) نہیں خدا کی قشم بینہیں ہے مگر رسول اللہ اللہ اللہ علیہ کی طرف سے ہمیں وراثت میں ملا آ سیلیٹھ کی فرمائش سے کاملاً معلوم ہونا ہے کہ آپ علیلٹھ نے علم ذاتی کی نفی کی ہے ... اوراس علم كوثابت كياب جوآب عليقه كوخدا يارسول طبي يليم كي طرف سے وراثت میں ملاہے ....! (دفع الريب عن علم الغيب ......

اورآپ علائقانے "سبحان الله" اس لیے کہا تا کہ لوگ آپ علائقا کوعلم خدا میں شریک نہ تسمجھیں .....!!

روایت چہارم: عنبسہ نے کہا کہ میں حضرت صادق میلیٹم کی خدمت میں مشرف ہوا

....آپیلیٹم نے مجھ سے فرمایا ابوالخطاب کے بارے میں تو نے کیا سا ہے

؟ میں نے عرض کیا: وہ کہا کرتا تھا کہ حضرت صادق میلیٹم نے میرے سینے پہ

ہاتھ رکھ کرفر مایا ہمارے اسرار سٹ جالواور فراموش نہ کرو آپیلیٹم نے فرمایا ہے ابو

لخطاب مخزن علم واسرار ورامین ایا عواموات ہے

اوروه كها كرتا تها كه: حضر على قطاليله غيب سيرة كاه بين

آپیلیس نفر مایا: میر لے بدن کا کوئی میر بی اس سے من نہیں ہواہہ مگر اس کے ہاتھ سے ادراس نے علم غیب کی میری طرف نسبت دی ہے ۔۔۔!! خدا کی قیم! جو پھھاس نے میری طرف نسبت دی ہے جس نے اس سے پھھی نہیں کہا خدا کی قیم! جو پھھاس نے میری طرف نسبت دی ہے جس نے اس سے پھھی نہیں کہا

بحارالانوار كمپانى جے س

ابوالخطاب كون ہے؟!

وہ نبوت کا مدعی تھا اور حضرت صادق علیاتم کوخدا سمجھتا تھا اور اس کے باطلہ وعویٰ بہت زیادہ ہیں۔ احضرت صادق علیاتم نے اس پرلغنت کی ہے۔ بدیھی ہے کہ آپ علیاتم نے بہاں پر نقیہ کیا ہے تا کہ لوگ آپ کوخدانہ جھیں ۔۔۔۔اور آپ علیاتم نے بطور

162 تورید بدکہا تھا کہ میں غیب نہیں جانتا ، است آپ علائل نے علم ذاتی کی نفی کی ہے المستعلم المال المستعلم المستعلم المستعلم المالي المرف مستعلم أبين ركفتا بلكه خدا کی عطاہے.... CHAMALANTA روايت پنجم: معمر نے کہا ہے کہ میں نے حضرت محمد با قرطالتا کی خدمت میں عرض کیا: كيا آيالتاغيب جانة بين السابا آپیلیٹا نے فرمایا: 💙 خدا وند عالم جمارے او برلطف واحسان فرما تا ہے ..... پس ہم جانتے ہیں .....اگروالیس کے لےتو ہمنہیں جانتے ....!! بحار الانوارج يص ٢٩٨ اور بیکلمه اگراس آیت کی مانند ہے ( وَلَئِنْ شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ) عُوره بني إبرائيل ٨١ (اے رسول ملتی ایک می میں ہو جو ( قرآن ) ہم نے تمہار کے پاس وحی کا ذریعہ بناياب دنياسے أٹھالے جائيں .... امام علائمًا كي بيان مين غور فرمايئ ....! آب علائمًا نے فرمایا: اگر قبض كر لے ايك دوسر یا گرہے اگرتک زمین وآسان وزین جتنا تفاوت ہے۔ بقول شاعر اگرراب مکرتزوت کروند از آن دو پیمای شد کاشکی نام انہوں نے اگر کی مگر کے ساتھ شادی کی ہے اور ان دونوں سے جو بچہ بیدا ہواہے اس

ردفع الريبعن علم الغيب 163 کے نام کا شک ہے۔۔۔۔۔!! ان روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ اغیب امام علالتہ ارادی ہے بعنی جس وقت جانے کا اراده كرتے بين خداانيس عطاكردية اب ....! یہ بات مسلم ہے کہ اہم مسلم ہے کہ اہم کا معالی است مسلم ہے کہ اہم کا مستداور علم آئندہ، تک کے حالات و واقعات جانتا ہے ۔ لیکن پیکوئی ہات نہیں ہے کہ وہ اراؤہ کرے اور پھر جائے ...!! ہم نے واضح طور پران علوم کو پیغمبرا کر مطابق الم اور آئمہ مدی ہمائے کے لیے ثابت کیا ہے وہ چیزیں جنہیں وہ نہیں جانتے وہ ارازہ کرتے ہیں اس کے بعد جانتے ہیں ..... ہدوہ اسرار ہیں جنہیں ہم نہیں جانتے . ﷺ بریھی ہے کہ مخلوقات کاعلم جتنا بھی زیا دہ ہووہ خدا کے علم کے مقابلے میں نہایت ہی کم ہے .... اور مخلوقات اگر کوئی علم جانتا جا ہیں تو خداوند عالم انہیں عطا کرتا ہے ....!! آ قائی فاتے:علم علم غیب کے بارا ہے میں کیا کہتے ہیں ....؟ حقیر: بہت زیادہ علماء نے اس موضور ﷺ پرشخن سرائی کی ہے ۔۔۔۔ ان میں ایک شیخ طبرسی ہیں .... انہوں نے اپنی تفسیر میں الہامیہ کہ نفی سے مرادیلم ذاتی کی نفی ہے کیوں کہ علم ذاتی خدا کے ساتھ مختص ہے ۔۔۔ خد اک تعلیم سے رسول اکر ماتی آلیم اور آئمہ صدی علما كي المات م علامه مجلسیؓ نے کہاہے میں سے بارت کی مرتبہ کہہ چکا ہوں کہ جن روایات میں بیآیا

164 رفع الريب عن علم الغيب ہے کام غیب نہیں جانتے ۔۔۔۔اس سے مراقل غیب ذاتی ہے ۔۔ اتم نے مشاہدہ نهیں کیا کہ انبیاء ومرسلی<sup>الی</sup> اور آئمہ هدی علی<sup>الی</sup> کے اکثر معجزات علم غیب برمشتمل ہیں ؟! قرآن پاک کے اعجاز میں سے ایک معجز ہ یا بھی ہے کہ بیغیب کی خبروں پر مشتمل آسانی کتاب ہے۔ شخ مفید نے نقل کیا ہے کہ آئم صدی اللہ اللہ کا کا علم ذاتی نہیں ہے بلکہ خدا کا عطا کردہ ہے علامه حبیب الله خوتی نے شرح نہج البلاغه میں گی، قامات برآئمه هدی کے لیے معم غیب ثابت کیا ہے ... انہوں نے جزت امیراللئلہ کی کئی ایک غیبی احادیث وروایات ابن انی الحدید نقل کی ہیں اور شبہات کے جوابات بھی دیے ہیں ... شرح نہج البلاغہ جلد و شرح خطبہ ۱۲۹ میں علامہ و کی نے ابن ابی الحدید سے روایت کی حضرت امیر المونین علیقا اپنی شہادت کے بار ے میں تفصیل ہے ہیں بلکہ اجمالی طور پر جانتے ہیں۔۔ ایک روایت شارح بحرانی نے بھی نقل کی ہے ۔ پھرعلامہ خوئی فرماتے ہیں مجھےان دوآ دمیوں پر نہایت ہی تعجب ہے کہ انہوں نے بیگان فاسد کیوں کیا ہے ... ؟! حیرت یہ ہے کہ ای ابن الی الحدید نے خطب او کی شرح میں آپ کی فیبی اور روایات بیان کی ہیں۔ سیکن یہاں پر ہیوقو فول والی بات کی ہے اب ابی الحدید ہے بھی زیادہ تعجب میٹم بحرانی پر ہے کہ انہوں نے بہت زیادہ روایات

(دفع الريب عن على الغيب الغيب الغيب الغيب

خامہ وعامہ سے چشم پوتی کرلی جوآئمہ صدی سلیمان کے لیے علم غیب ثابت کرتی ہیں ..... اور انہوں نے توجہ نہیں کی کہتمام روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ آئمہ صدی سلیمان جو پچھ ہوا ہے یا ہونے والا ہے، وہ لوگوں کی موت اور اپنی موت سے باخبر ہیں .... علم بلایا، منایا اور علم انساب ان کے پاس ہیں .... بیاخبار متواترہ ہیں یہاں تک کہ چندروایات کے بعد علامہ جاسی نے کہا ہے کہ: جو پچھ ہم نے بیان کیا ہے اس سے آئمہ صدی بالیمان کا مضح ہوجا تا ہے

!! ... .\_\_\_

## شخ بہائی نے:

اپنی کتاب اربعین میں علم غیب امام کو ثابت کیا ہے ۔ اور مزید کہا ہے کہ اصحاب سیروتاریخ شیعہ وسی نے حضرت علی اللہ اس کے بعد بچھروایات نقل کرنے کے بعد کہا ہے کہ علم گذشتہ وآ کندہ جفراور مسل کے بعد بچھروایات نقل کرنے کے بعد کہا ہے کہ علم گذشتہ وآ کندہ جفراور جامعہ ہیں ۔ شخ طری ؓ نے مجمع البیان سورہ ماکدہ کی آبیت ۱۰۹ کی نفیر میں فرمایا ہے جامعہ ہیں ۔ شخ طری ؓ نے مجمع البیان سورہ ما کدہ کی آبیت ۱۰۹ کی نفیر میں فرمایا ہے گؤم کی جُمعہ کا اللہ الرسک فیقول مَاذَا أُجِبْتُمْ قَالُوا الاَعِلْمَ لَنَا إِنَّکَ اَنْتَ عَلَامُ الْعُیُوبِ (۱۰۹: المائدہ)

ردفع الريب عن علم الغيب مسمد

قیامت کے دن خداوند قد وس انبیاء کو جمع کر کے ان سے کیے گا کہ کس امر میں تم نے اجابت کی ہے وہ کہیں گے ہمیں معلوم نہیں .....اور تو ہی غیب جانبے والا

علامطرس في ابوسعيد كاقول قل كياب كه

وہ کہتا ہے کہ شیعہ امامیہ میہ کہتے ہیں کہ امام اللیا عالم الغیب ہوتا ہے اور میآ بت انہیں رو

پھرعلامطبرسی نے کہا ہے کہ: کوئی بھی شیعہ حتی کہ کوئی بھی مسلمان میہ بات نہیں کہتا کہ امام علاقت خیب جانتا ہے ۔ جو خص میہ بات کے شیعہ اس سے بیزار ہیں

اما ہیں اور ان کی مراد ہے ہے کہ افراد عادی اور ان کی مراد علم خاتی کی اور ان کی مراد علم خاتی کی خاتی ہے کہ افراد عادی اور عامہ الناس بیم مہیں رکھتے ذاتی کی فی ہے ۔۔۔۔ یا ان کی مراد ہے کہ افراد عادی اور عامہ الناس بیم مہیں رکھتے ۔۔۔۔۔ بلکہ ارکان علاء شیعہ اور فحول علاء کا اس بات پر انفاق ہے کہ علم گذشتہ واستیوں کی عطاسے آئمہ حدی بیاس ہے ۔۔۔۔ اور بیتو ہرکوئی جا متا ہے کہ ان ہستیوں پر خدا کو خصوصی لطف واحسان ہے ۔۔۔ طبرسی نے علم غیب کی فئی ہیں کی ہے کیوں کہ کافی مقامات پر انہوں نے کہا ہے کہ نبی اکرم اور آئمہ حدی بیا ہے کہ نبی اکرم اور آئمہ کبیا ہے کہ نبی اکرم اور آئمہ کہ نبی اکرم اور آئمہ کبی بیا ہے کہ نبی اکرم اور آئمہ کبی بیا ہے کہ نبی اکرم اور آئمہ کبی ہے کہ نبی اکرم اور آئمہ کبی بیا ہے کہ نبی اکرم اور آئمہ کبی ہے کہ نبی اکرم اور آئمہ کر ایکر بیا ہے کہ نبی اکرم اور آئمہ کر ایکر بیا ہے کہ نبی اکرم اور آئمہ کر ایکر بیا ہے کہ نبی اکرم اور آئمہ کر ایکر بیا ہے کہ نبی ہے کہ ن

وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللهَ يَجْتَبِى مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرُشَلِهِ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَّقُوا فَلَكُمْ أَجْرٌ

ردفع الريب عن علم الغيب سسس

عَظِيمٌ (49) سوره آل عمران

مگرخداا پنے رسولوں میں سے جسے جا ہتا ہے ملم غیب (بنانے کے لیے) چن

لیتاہے....

قال فيطلع على الغيب ....

وہ مطلع کرتا ہے غیب پر یعنی موقق کرتا ہے اور علم غیب عطا کرتا ہے۔

آيت: وَعِنْدَهُ مَ فَاتِحُ الْغَيْبِ لاَيَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَرِّ وَالْبَرِ

اس کے پاس غیب چابیال بین اس آیت کے ذیل میں کی اقوال بیں آوران کا خلاصہ بیہ ہے کہ: غیب کے خزا نے خدا کے پاس بیں کوئی بھی ان کونہیں جانتا مگر وہ الوگ جنہیں خدا غیب بتا تا ہے خدا علم کے داہ اور ابواب جانتا ہے وہ اپنے انبیاء اور اولیاء کے لیے علم کے درواز رکھول دیتا ہے ۔۔۔۔۔۔ اس کام پرکسی کو بھی قدرت نہیں ہے گرخداوند عالم جواس کا ئنات کا خالق وما لک ہے، قادر وتوانا ہے ۔۔۔۔۔۔ قدرت نہیں ہے گرخداوند عالم جواس کا ئنات کا خالق وما لک ہے، قادر وتوانا ہے ۔۔۔۔۔۔ آیت شریفہ قُلْ لایک علم مَنْ فِی السّماوَاتِ وَالْمَارُ ضِ الْفَیْبَ إِلّا الله وَمَا یَشْعُرُونَ أَیْانَ یُبْعَثُونَ (۲۵) سورہ کمل

168 ردفع الريبعن علم الغيب ( لا علم لنا) الموضوع مين استثنائي مورد بي جيها كه ( لا علم لنا الا ما علمتنا) مارے پاس علم بیل مگر جولم تونے ہمیں عطا کیا ہے .... ( وَ لا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إلَّا بِمَا شَاء (بقرة: ٢٥٥) انہوں نے اپنے علم سے کسی چیز کا بھی احاطنہیں کیا ہے مگر جو کچھ خدانے حاما ہے .... شیخ طبری نے سور ہھود کی اس آیت کی تفسیر میں تین قول نقل کیے ہیں ..... (وللَّدْغيب السموات والاارض) غيب زمين وآسان الله كے ليے بى ہے.... اول: لینی خدا کے لیے ملم ہے جو چیز زمین واسمان میں غیب ہے ۔۔۔ کوئی شکی خدا سے پوشید ہیں ہے .... دوم: جو پچھز مین وآسان میں ہےاس کا مالک خداہے .... جو پچھ غیب ہےاس کا ما لک بھی خداہے... سوم: زمین وآسان کےسارے خزیئے خداکے لیے ہیں ..... انہوں نے کہا ہے کہ: بعض لوگوں نے اپنی تفسیروں میں شیعوں برظلم کیا ہے اور کہا ہے کہ بیآ یت اس بات کی دلیل ہے کہ علم غیب خدا کے ساتھ مختص ہے .... در حالانکہ رافضیوں (شیعوں) کا عقيده ب كما تمه هدى عليها غيب جانت بين الله الم پھریشنخ طبرسی نے ان کی ردمیں فرمایا: ہمیں نہیں معلوم کہ شیعان میں کوئی علم غیب کوٹس کے لیے ثابت کرتا ہے .... کیوں کہ

169 (دفع الريب عن علم الغيب علم غیب ہے کہ تمام معلومات کو بالذات جانتا ہو۔ نہ رید کہ کسی سے استفادہ کیا گیا ہو. ...اور بیلم ذاتی ہے اور پیخدا کی صفات میں سے ہے ۔ مخلوق اس میں شریک نہیں ہے۔ اگر کوئی ہیے کے کمخلوق اس علم ذاتی میں خداکی شریک ہے تو وہ کا فرہے اوردین سے خارج ہے حضرت امير المومنين علائله كي غيب كي خبرين جنهين خاصه اور عامه ني قال كياب جسیا که آخران مان کی خبرین وغیره اورواقعه مروان ،اوراس کی اولا دکوحکومت کی خبر دینا یاوہ خبریں جوغیب کے متعلق آئمہ هدی نے بیان فرمائی ہیں سے پھرآئمہ هدی عليما كاغيب كوئى كى خريفق كى بين ... يهان تك كه: شخ طبري في كها بكه: آئمہ هدی البتان نے کم غیب پنیمبرا کر مطاق البتی سے وراثت میں گیاہے ۔۔۔ اور پنیمبرا کرم علاقہ ہے۔ علاقہ نے اللہ سے باد کیا ہے۔۔ امین الاسلام شخ طبر سی کے بیان سے کا ہلاً واضح ہوتا ہے کمخلوق سے علم ذاتی کی نفی کی گئی ہے ۔۔! یہ بات بالکل تھیک ہے کہ مخلوق کے پاس علم ذاتی نہیں ہے ۔۔۔۔!اور خدا کے ساتھ مختص ہے۔ کوئی بھی اس میں شریک نہیں ہے۔ اور جوعلم خدانے اپنے پیارے نبی طائبہ کے عطا کیا ہے وہی آئمہ هدی اللہ اس کے باس ہے .....اور انہوں نے اس بات کو طاقتہ کا میں اس کا میں ہات کو قبول بھی کیا ہے اور ثابت بھی کیا ہے .... اگر بدکہا جائے کہ بغیمراکرم طاقع کیا تھے اورآئمہ ہدی جانتے ہیں سے غلط بھی ہے اور کفر بھی .... اور آئم محد کی المبالاً النام علیہ خدا اور رسول ملتی المبالم سے

170 ردفع الريبعن علم الغيب جانتے ہیں ... میپیق بھی ہے اوسیح بھی ہے. ... بڑے بڑے علمائے اعلام نے علم غیب کوان حضرات سلبٹل کے لیے ثابت کیا ہے۔ ... بحارالانوار کمیانی جلد کص ۲۹۹، میں تفسیر بیضاوی ہے اس آیت کے ذیل میں نقل کیا گياہے کہ: وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللهَ يَجْتَبِي مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ: آل عمران 149 یعنی خدانے کسی ایک کو بھی علم غیب نہیں دیا ہے کہ آپ ان کے *کفر وایمان کے متعلق* آگاہ ہوں۔ لیکن اپنے رسولوں میں سے جسے حیا ہاعلم غیب برمطلع کیا ہے۔ شخ طبر سی نے سورہ جن کی آیت ۲۶ کی تفسیر میں فرمایا ہے۔ فدانے استناء کیا ہے (الا من ارتضی من رسول) یعنی خدانے اینے رسولوں کوعلم غیب ہے آگاہ کیا ہے تا کہان کی غیبی خبرول سے ان کی نبوت ورسالت براستدلال كياجاسك اوربيان كے ليے مجزوب ..... آیت کامعنی ہے: خداوند عالم نے جسے نبوت ورسالت کے لیے چنا ہے اسے صلحت اور حکمت کے مطابق علم غیب بھی عطا کیا ہے....الخ علامه كامل خاتم المحدثين شيخ عباس فمي في سفينة البحار لغت غيب ميس پيغيبرا كرم طل اليليم اورآئمہ صدیٰ علیماں کی غیب گوئیوں کو بطور مفصل بیان کیا ہے۔ اور اسی طرح ہم نے متدرك سفينة البحارمين بهي تفصيل وبسط كے ساتھ بيان كياہے ....

(دفع الريب عن علم الغيب المساد

علامة ليل محدث خبير سيد باشم بحراني "مدينة المعاجز" • ٦٥٠ مين آئمه هدى عليه المعاجز " • ٦٥٠ مين آئمه هدى عليه ا روايات نقل فرمائي مين .....

علامہ العصر شیخ حرعا ملی نے وسائل شیعہ اور اثبات العداۃ میں علم غیب آئمہ هدی استان کے متلعق سینکٹر وں روایت نقل کی ہیں مخداان کے درجات بلند فرمائے آمین معلم عیامہ علامہ فیض کا شانی نے کتاب تھا تق میں فرمایا ہے کہ آئمہ هدی سلام الله کی کرامات بہت نیادہ ہیں جو کہ اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ یہ حضرات سلام اسرار قلوب علم غیب، نطق حیوانات اور تمام زبانوں کے عالم ہیں سمریضوں کوفوری طور پر شفا دے سکتے ہیں اور مردول کوزندہ کر کھتے ہیں سے دیگر مجزات

بدروایات کتب خاصه اور عامه دونول مین اس قدر موجود بین که کوئی شارنبیس کرسکتا.....

!!

 (دفع الريب عن علم الغيب العبيد الريب عن علم الغيب

آ قائی مشکوۃ: ہمیں معلوم ہو گیا ہے کہ آیات واروایات متواترہ سے پینمبرا کرم طلّی اللّیم اللّٰہ اللّٰ

اور موضوع پر کم از کم ایک ہزار روایات وار دہوئی ہیں ۔۔ اور ہمارے لیے یہ بھی واضح ہوگی ہیں ۔۔ اور ہمارے لیے یہ بھی واضح ہوگیا ہے کہ جو شخص ان آیات وروایات کا منکر ہے اس کا قرآن وعترت پرکوئی ایمان نہیں ہے ۔ نہیں ہے ۔۔ نہیں ہے ۔۔ آئمہ هدی بعض اوقات کیوں تقیہ کرتے تھے ۔۔۔ ؟!

امورخارجيه ظاہريه كے متعلق كيوں سوال كرتے تھے ...؟!

حقیر: قرآنی آیات وروایات اہلیت المیسی سیم الله معلوم ہوتا ہے کہ بینیم راکرم ملی اللہ اور دیگر افراد کفار، آئی مطابق فاہری معاشرتی زندگی میں مونین ، اصحاب اور دیگر افراد کفار، فجار اور اشرار سے بطور عادی (عام) معاملات کرتے تھے .... اور اظہار علم وقدرت، فقر ودولت، مرض وصحت میں لوگوں کے مطابق زندگی بسر کرتے تھے .... اور اسباب فقر ودولت، مرض وصحت میں لوگوں کے مطابق زندگی بسر کرتے تھے .... اور اسباب ظاہری حاری فرماتے تھے ....

وہ علم وقدرت حقیقی اور باطنی کے ذریعے فقر اور مرض دور نہیں کرتے تھے ۔ کیکن جب ضرورت پیش آتی ہے یا ہدایت خلق مراد ہوتی ۔ امثلاً حضرت امیر المونین علائلگا اعجاز امامت سے فوراً نخلستان (محجور کا باغ) بناسکتے ہیں۔ اور کنویں سے پانی جاری

دفع الريب عن علم الغيب مسمس 173 كرسكة بن ...... !!

لیکن پیکام نہیں کرتے تھے کیوں کہ ایک اور حدف پیش نظر ہے ..... وہ یہ ہے کہ لوگوں
کوفی وحقیقت ہے روشناس کرائیں اور لوگوں کو عدل وانصاف کی دعوت دیں ....!!
انہوں نے بیدورس دیا ہے کہ اپنے آپ کوچھوڑ کر لوگوں کوراہ راست دکھایا جائے ....
اور لوگ راہ راست کے پیروکار بن جائیں .....انہوں نے اس خطہ خاک براس لیے
اپنے قدم مبارک رکھے تھے کہ اس ظلمت کدہ کائنات کو اپنے انوار سے منور کریں .....
اور معالم دین کو اپنے خون سے سیر اب کریں .....

\*\*

خلاصه مطلب: جو کچھاستادازل نے ان سے کہا وہی کچھانہوں نے کہا جس کا خدانے حکم دیا نہوں نے اس کواجراء کیا .....!!

کھذا: اگر حضرت علی الله کہتے آن واحد میں سارے پہاڑ سونا بن جاتے !! جیسا کہ آپ الله اللہ کہتے آن واحد میں سارے پہاڑ سونا بن جاتے !! جیسا کہ آپ اللہ کا کہ اللہ کا کہ کہتاں بنایا اور اسے راہ خدا میں خرج کیا ۔۔۔۔ لیکن اپنی ظاہری زندگی میں لوگوں سے قرضہ لیتے تھے ۔!! بیدوہ ہستیاں ہیں جن کا

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

174 ردفع الريب عن علم الغيب لعاب دہن ہر درد کی دواہے ..... بھی بھارلوگوں کوسکھانے کے لیے ظاہری طور پر دوا لتے تھے....! کبھی منت مانتے تھے ....کبھی اعجاز ومعجز ہ ہے معالجہ کرتے تھے....! اسى طرح رسول اكرم طلخ للهم علم وقدرت عام لوگوں كى طرح ظاہر كرتے تھے..... اورمومنین کی تقیدیق کرتے تھے۔ اگر کوئی شخص مسلمانی کا دعویٰ کرتا تو آپ اس کی بات قبول کرتے تھے ۔۔ درحالانکہ علم رسالت سے ان کے تمام باطنی اور آئندہ کے حالات سے باخرے تے ...! اگر کوئی آدی آپ طافی کا کوکوئی بات بتا تا تو آپ طَنْ اللَّهُ عَبِيلُمْ قَبُولَ كُرِيلِتِ تَقِيدُ مِهِال تَكَ كَهِ يَغِمِرا كُرِم طَنْ اللَّهِ الرَّح بارے میں منافقین کہتے من السيطة الذن السيطة المناه ا خدانے بیآیت نازل فرمائی وَيَقُولُونَ هُوَ أُذُنُّ قُلْ أُذُنُّ خَيْرِ لَكُمْ :تَوْبِهِ ٢ وہ کہتے ہیں کہ پنجمبراکرم طلع کیا ہم سننے والے کان ہیں ۔ کہد یکئے یہ بہت ہی خوب کان ہیں کہ خداونداور مومنین کی تصدیق کرتے ہیں ... اس دوران پنجبرا کرم مُنْ اللَّهُ اللَّهُ كَا ذَمه دارى بهي معين كي تئي ہے ۔ كه آب ملت اللَّهُ عدااور مومنين كي تقيد بق كرين اس ليآب طلق المرى طور يرلوگوں كى باغيں قبول كر ليتے سليكن حقیقت حال کوملم رسالت سے بخو بی جانتے تھے۔! کیونکہ خداوند عالم نے آپ ملے اللہ کومعمور کیا ہے کہ لوگوں کو ظاہری امور کے مطابق قضاوت کریں. علامه على يكانبركن معارف حقه الهيدين انهول في أين كتاب مراة العقول ميس

175 ردفع الريبعن علم الغيب ج اءص ۱۸۸ میں چوتھی حدیث کی شرح آئمہ ھدی کیا اپنی موت سے باخبر ہیں میں قرمایا ہے کہ: جوافرادآ فات مہالک سے باخرنہیں ہیں انہیں علم ہے کہوہ ان چیزوں سے بجیں کین جوافراد تكاليف مهالك ياديكرتمام واقعات سے باخبر ہيں اور تمام انسانوں كى سرنوشت ہے بھی آگاہ ہیں انہیں اس بات کا حکم نہیں کیوں کہ اگر بیہستیاں بھی حواد ثات سے دورجا تیں اس کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ بھی خدا کی تقدیران پر جاری نہ ہو۔ اس لیے پنجبر اكرم طَيْ يَالِيمُ اوراً مُم هدى البُلااعلم بإطنى يرعمل كرنے مكلّف نہيں ہيں ..... بلكه اكثر موارد میں علم ظاہری رغمل کرتے ہیں در حالانکہ حضرت رسول اکرم ملتی ایک اور حضرت علی علائق اینے زمانہ کے منافقین کو جانتے تھے ۔!!اوران کے عقائد باطلہ ہے بھی آگاہ تھے ...اس کے باوجودان سے تمام معاملات زندگی میں لین دین رکھتے تھے کیونکہ ان کوترک معاشرہ کا حکم نہیں دیا تھا.... انہوں نے ان کوائی مجالس ومحافل سے نہیں بھاگایا ہے....!! جب تك خدا كاحكم نبين آياكسي كوجھى اپنے ياس سے نبيس بھاليا....! ''جي بان' حضرت امير المونين ے جانتے تھے کہ معاورہ میری شہادت کے بعد

تک شام کا حکمران رہے گا ۔۔۔۔ ورعین حال: پیلم اس بات کا سبب نہ ہوا کہ آنخضرت طلع آلیہ اس سے جنگ نہ کریں ۔۔۔۔ آپ سے مقاومت کی یہاں کہ شیہد ہوگئے ۔۔!! درکعہ شدید و بھرب شد شیہد میں نازم بحسن مطلع وحسن ختام او

(دفع الريب عن علم الغيب ......

آپ علائلہ کاظہور کعبہ میں ہوااور شہادت مسجد میں ہوئی ۔۔۔ آپ علائلہ کے نور کے مطلع آغاز اورا ختنام پر مجھے فخر ہے

حضرت امام حسین علیفم پیغیبرا کرم انگیاتیم کے دور میں اور آپ طاقیاتیم کے بعد اپنی شہادت کے بارے میں شہادت کی گئی بار خبر دی ہے۔ حتی کدا پنے اعوان وانصار کی شہادت کے بارے میں بھی بتا دیا ۔ جوانگی بیٹ ہیں کہ حضرت امام حسین علیفل کے دور بین شہادت کا علم نہیں تھا وہ اپنی جہالت کا نئات کے سامنے عیاں کرتے ہیں ۔۔۔! اور عین حال آپ علیفل کواس بات کا علم نہیں تھا کہ آپ علیفل علم باطنی مطابق عمل کریں ۔۔۔!! بہی وجہ ہے علیفل کواس بات کا علم نہیں تھا کہ آپ علیفل کو گورت دی اور آپ کی نفرت کا وعدہ کیا تو آپ کہ جب آپ علیفل کولوگوں نے دعوت دی اور آپ کی نفرت کا وعدہ کیا تو آپ کہ جب آپ علیفل کولوگوں نے دعوت دی اور آپ کی نفرت کا وعدہ کیا تو آپ بھیجا ۔۔۔نے ان کی بات کوقول کرلیا اور حضرت مسلم بن عقبل علیفل کو ملام کولی کی شہادت کے بھیجا ۔۔۔ بھر آپ علیفل کی شہادت کے بھیجا۔۔۔ بھر آپ علیفل کا مظا ہرہ کیا ، دور شب قدر ، اور حضرت مسلم علیفل کا مظا ہرہ کیا ، دا تعام کا مظا ہرہ کیا ، دا تعام کا مظا ہرہ کیا ،

حفع الريب عن علم الغبب العبارة مسلم الله الموت كن خرسى تواس وقت افسرده جب آپ نے ظاہرى طور پر حضرت مسلم الله الله كاركيا !!!

موئے اور گريدكيا يقيمان مسلم الله الله الله الله الله الله واستبداد اور فسق و فجورت حضرت امير المونيين عليك المت پر عمل كرنے پر ماموزيين تھے ...

واقف تھے اللي علم امامت پر عمل كرنے پر ماموزيين تھے ...

آپ الم ماركي ايم الله الله كاركو كول نے ان كے بارے ميل شكايت كے خطوط كھے ...

تھاس كے باوجود مركرتے ... جب شواہد جمع ہوجاتے اس وقت ان پر حد شرى جارى كرتے تھے ... الله وقت ان پر حد شرى الله على حضرت رسول اكر م ملتي الله الله الله على شهيد ہوجائين كے ... الله على الله على الله على شهيد ہوجائين كے ... الله على الله على شهيد ہوجائين كے ... الله على شهيد ہوجائين كے ... الله على الل

احد میں شہید ہو جائیں گے ۔۔۔۔۔ !! اس بات کا ثبوت یہ ہے کہ حضرت حمزہ کی شہادت کی آخری رات آپ ملٹی آئیم نے انہیں بلایا اور کہا :عقا کد حقہ کی تجدید سے بھے ۔ !! نیز دوسر بے شہداء کی شہادت سے بھی باخبر سے ۔۔۔ بچاس آ دمیوں نے عبداللہ

(دفع الريب عن علم الغيب ہمارے نبی طبق کیلئم تمام انبیاء ومرسلین میلئ<sup>یل سے</sup> تمام کمالات و معجزات میں افضل و اشرف میں ....! ممكن بى كرآپ خداكى تقدير پرداضى ند بول ....!! آپ طافي اللَّم علامه جلسی نے بحارالانوار کمیانی جلداا بس ۳۰۳ میں فرمایا ہے کہ تقدیرات سے وہ دور بھا گتے ہیں جنہیں مقدورات کاعلم نہ ہو۔ اور ان ہستیوں کو ہرشکی کاعلم ہے اور پیر قیامت تک کے حالات وواقعات ہے آگاہ ہیں .....لہذا پی تقدیرات ہے دور بھی ۔ نہیں جاتے اور تمام اموری طاہری علم کے مطابق عمل کرتے ہیں ....!! مراة العقول میں اصول کافی کی تیبری حدیث کی شرح میں ہے کہ: حضرت رضا علامته میں نے اُم فروہ علیمان سخق کی بیٹی کو حضرت موٹی بن جعظیمان وفات کے بعد طلاق دی

راوی نے عرض کیا: آئیلگا حضرت مولی بن جعفر ملیکتا کی وفات کو جانتے ہیں 16....

حضرت رضالتك في مايا: "جي مال"

علامہ بلسی کہتے ہیں کہ حضرت رضا علائلہ نے اُم فروہ کواس کئے طلاق دی ہے کہ شاید

المعلالة المسلم المعردي على المعردي المسلم ا

كيونكه احكام شرعى جس علم كے مطابق ہوتے ہيں وہ علم ظاہري ہے نہ علم الہامي الها

علامه طياطيائي في (الميزان ج ١٨ص ٢٠٨) مين فرمايا بي كه:

(دفع الريب عن علم الغيب سيسس

بہت زیادہ روایات میں ہے کہ خداوند متعال نے حضرت رسول اعظم طلّی اللّی اور آئم کہ حدی کے حدی اگر مظرّی کاعلم عطا کیا ہے ۔۔۔ فرق میہ ہے کہ نبی اکرم طلّی اللّی کاعلم وی کے در لیع ہے اور آئمہ حدی اللّی کاعلم پیمبراکرم طلّی اللّی ہے ہے ۔۔۔ !! مشکلین نے اس پردواعتراض وارد کیے ہیں ۔۔۔!!

الف: تَبِغِيمِراكُرم طَنَّهُ لِيَلِمُ اورآ مُمُهُ هدى اللهُ الكارى الموسى عام لوگوں كى طرح تھا...! ب: ان بزرگوارول برگئی مصبتیں آئی ہیں مثلاً جنگ اور شہادت امیر المومنین، واقعہ كربلا...........................

اپنی گفتار کو ثابت کرنے کے لیے دوآیات کوبطور دلیل پیش کیا گیاہے

ا .... وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكْثَرْتُ مِنْ الْخَيْرِ الْعَيْرِ الْحَيْرِ الْحَيْرِ الْحَيْرِ الْحَالِمُ الْعَيْرِ الْحَالِمُ الْحَيْرِ الْحَالِمُ الْحَيْرِ الْحَيْرِ الْحَيْرِ الْحَالِمُ الْحَيْرِ الْحِيرِ الْحَيْرِ الْحَيْمِ الْحَيْرِ الْحَيْرِ الْحَيْمِ الْمَامِ الْعَلِي الْمَامِ الْعَلِيْمِ الْمَامِ الْعَ

السَّرُومَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلاَبِكُمْ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

گویا وہ نہیں جانتے کہ بید دونوں اشکال مردود ہیں ..... کیونکہ انہوں نے علوم عادی اور غیر عادی، حوادث زمانه عادی اور غیر عادی میں افزانداز نہیں ہوتا ہے .... (پس نتیجہ آثار و تکالیف کا تعلق علوم عادی سے میں اثر انداز نہیں ہوتا ہے ....

بعض افرادنے ان اعتراضات کا جواب دیاہے .....

180 بيغيبراكرم طنتي آيتم اورآئمه هدى علبتاككوخدانے خواص احكام بتائے ہيں اور بيرحضرات علیما ان رغمل کرتے ہیں .....ا! اس موضوع برروایات بھی ولالت کرتی ہیں بعض بزرگان نے پیجواب دیاہے جس علم پر تکلیف شرعی موقوف ہے وہ عام طریقے سے حاصل ہوتا ہے ..... اور جو علم اس کے علاوہ عطا الہام سے حاصل ہوتا ہے وہ تکلیف اُورنہیں ہے ( اختتا م کلام صاحب الميز ان) حقیر: ان دوآیات کی شرح کا جواب بیان ہو چکاہے...!! علام محقق میرزاتقی طباطبائی تبریزی نے ( قوانین کے حاشیہ ) پرعموم وخصوص کی بحث كهاسے كه: واضح ہے کہ پیغیبرا کرم طلق آیتے اور آئمہ هدی ملائنات کامیل جول، اُٹھنا بیٹھنا علم وقدرت ، نقروژوت دنیاوی لوگو*ل کی طرح تھا* ..... بیرتو مسلمات اور قطعیات میں سے ہے کہ بیر حضرات بیٹیٹا علم باطنی کے ذریعے معاشرت کرنے پر مامورنہیں تھے۔ اور نہ ہی علم امات کے ذریعے فیصلہ کرتے تھے .... جب علم عادی عاصل ہوتا ہے تو ظاہری اسباب کے مطابق فیصلہ کرتے تھے ... اور این علم الہی کو چھیاتے تھے ...!! کیونکہ خداجب سی کومبعوث کرتا ہے تواس کا طریقہ بھی معاشرہ کے نظام کے تابع ہوتا ہے۔ آہستہ آہستہ لوگ ان حضرات کی طرف متوجہ ہوئے ہیں اورایک دوسرائے کو

ان کے بارے میں بتاتے ہیں مداوند عالم تواس بات پر قادر ہے کہ وہ اپنادین اور شریعت مجرانہ طریقہ سے لوگوں تک پہنچا سکتا ہے۔ لیکن اس کے باوجود خدانے سیسار انظام اسباب کے تالع بنایا ہے۔ اور عام طریقے سے سب کھ کیا ہے ۔۔۔۔!! اس لیے پیغیم اکرم طبق کی لیے اور آئمہ هدی اسلام افرار یا بینہ کی شہادت کے بعد حد شری جاری کرتے ہیں ۔۔۔!!

انہوں نے بھی بھی اپنے علم واقعی کے مطابق کسی پر حد جاری نہیں کی ہے ۔۔۔ اور ان حضرات معصوبین بلیٹن کا امر بالمعروف اور نہی عن المنکر میں بھی یہی طریقة رہا ہے

یہ بات کہیں بھی نہیں ملتی ہے کہ کی کا پوشیدہ گناہ ہواور آنخضرت ملتی اُلَّائِم نے اس پر حد جاری کی ہو ۔!! کیونکہ قرآن کے مطابق جاری کی ہو ۔!! کیونکہ قرآن کے مطابق

آپ طلق لیکن اوگوں کے اعمال کے گواہ ہیں

بیان گذشتہ کے نتیج نکاتا ہے کہ

پینمبراکرم طلخ آلیم اور آئم هدی پینماعلم باطنی اور علم واقعی کے مطابق لوگوں سے معاشرت کرنے پر مامور نہیں سے …!! مگر جب مقام رسالت و امامت کی تو بین ہوتی ہو …!! یالوگوں کی ہدایت علم باطنی کے اظہار پر موقوف ہو …!! یالوگوں کی ہدایت علم باطنی کے اظہار پر مامور نہیں علاوہ ان حضرات پینما نے علم باطنی کا وعوی نہیں کیا علم باطنی کے اظہار پر مامور نہیں سے …!! (انتھی کلام تبریزی)

علامه علاقى في ابني كتاب: رياحين الشريعة ج٢،٥٣٢، مين ايك حديث نقل كي

182) (دفع الريب عن علم الغيب ہے اور اس کے متعلق خود کہا ہے کہ امام اسے علم باطنی بر مامور نہیں بلکہ علم ظاہری بر ماموز بين. . . . . . !! بنابراين: جب كفار نے حضرت حمزه كومثله كيا تو آپ طلق اللم التي الم میں لت بت و مکھ کرفر مایا: اگر خدانے مجھے فتح پاپ کیا تو میں ان سے یہی سلوک کروں گا جوانہوں نے حضرت جمزہ کے ساتھ سلوک کیا ہے ....!!اگر میں ان پر مسلط ہوا توان کے کم از کم سر آ دی قبل کروں گا .....!! (تفسيرالبرهان تفسيرنوراتقلين آخرسوره كل) امیر المونین علیشہ نے خوارج نبروان میں سے جب عبداللہ بن خباب کوتل کیا اور فرمایا: اگرساری دنیااس قتل کا قرار کرلے اور میں ان کے قبل پر قادر ہوا تو یقیناً ان سب کولل كرول گا.....!!(تفسير جامع آيت ٨- • اسوره بقره) اگر قدرت عادی احکام شرعیه برنه ہوتو بیاحکام ساقط ہوجا نمیں گے ....!مثلاً وضو ، عسل قدرت عادی پرمشروط ہیں .... اگر کسی کے پاس وضویا عسل کی قدرت نہ ہوتو اس سے بدوجوب ساقط ہوجا تا ہے۔ جیبا که حضرت امام حسن عسکری طبی آیا کم کوجب زبردیا گیاتو آپ طبی آیا برزبرنے ا تنااثر كياكة ب طلَّ الله وضويهي نهيل كريكت تصيف المستام وماندني اييغ مسموم بإباجان كووضوكرايا ..... (انوارالبهيه شيخ عماس في حضرت امام جعفرصادق مَلْ عَلَيْتِهِم يض خصات غلام في عسل كرايا ( وسأل الشيعه

183 ردفع الريبعن علم الغيب ابواب وضوباب ٢٨) جب ربا كوحلال كها كيا توحضرت صادق طَنْ اللَّهُمْ فِي فَر مايا: اگرمیں قادر ہوتا (ظاہراً) تومیں ان کی گردنیں اُڑادیتا .... (وسائل الشیعہ باب رباء باب۲) یمی وجه تھی کہ حضرت امیر المونین طبع آلیم خانہ شین ہو گئے .... اور دیگر آئمہ حدی ا نے تقیف مایا كيونكه ظاہري طور بران كاكوئي يار ومدد گارنہيں تھا ...!! جب ابن مجم مرادی نے حضرت امیر علائلہ کے سریر ضرب لگائی تو آب علائلہ ظاہری قدرت سے کھڑے ہو کرنماز نہیں پڑھ سکتے تھے ۔ اور قوت امامت کوظا ہر کرنے یہ مامورنہیں تھے ....! اگر حضرت امیر علیشا به فرمائیں کہ مجھے نہیں معلق میرے بدن میں کیا ہے تو اس کا مطلب رہے کہ مجھے کم باطنی کے اظہار پر مامور نہیں کیا گیاہے ....!! ا گر حضرت امام محمد با قرمیلینهم فرماتے ہیں کہ میں عنسل کر زیا تھا اورادھرسورج گہن تھا تو میں نے نماز آبات ۔ ﴿ وَسَائِلَ الشَّيْعِيمُ الوَّابِ نَمَاز آبات ، باب ١٠) کیونکہ اگر سورج اور جا ند گرئن گلے تو نماز آیات واجب ہوجاتی ہے جو خض نہ پڑھ سَكَ بااسے بعد میں معلوم ہوتو وہ قضاء انجام دے ....!! اگر کسی کومعلوم بھی نہ ہو کہ سورج یا جاند گرہن لگا ہے یا نہیں تو اس پر بھی نماز آیات واجب ہے.....!!

(دفع الريب عن علم الغيب 184 اگر کسی کے کیٹرول سے آپریشن اور پھوڑ ہے وغیرہ کا خون لگا ہوا ہوتو وہ ان کیڑوں پر نمازير مسكتاب ....! وسائل الشیعہ میں اس بارے میں روایات بھی نقل کی گئی ہیں اور ان میں ایک روایت درج ذیل ہے ابوبصیر حضرت امام محمد با قرطلطهم کی خدمت میں حاضر ہوئے .... اور ایک مخص نے ابو بصيرے كہاكي سياليكم كے كيڑ فون آلود بي ....!! ابوبصيرنے يہي بات آپيلائلا كى خدمت ميں بيان كى . آب النام فرمایا: معربی محورے کا خون ہے اور جب تک ٹھیک نہیں ہو جاتا اسے دھونا نہیں ہے۔ ( دسائل الشيعه ازشخ كليني وشخ طوسي ) يهال يرامام الله الوكول كوبيه باوركرانا جائية بين كمز ہم ہرجگہ ملم باطنی امامت اور قدرت خداوندی سے مل بیں کرتے ہیں۔ !! کیونکہ ہم مامور نہیں ہیں بلکہ ہماری ماموریت سے کہ ظواہر برعمل کریں ۔ مطابق فيصله كرس... آ قائی مشکوة: اگرچه بهم بهت زیاده مستفید بهوی بین اور شاید بهاری بحث کے اختیا می لمحات ہوں مہم آپ کی گفتگو سے سیر نہیں ہوئے ....! میری التماس ہے کہ آب اس موضوع کی مزید وضاحت کریں ...!! حقیر: آئمہ هدی علیم کی بین کی بین کی بین کرنے ہیں کہ زبان بیان کرنے

185) (رفع الريبعن علم الغيب ہے قاصر ہے ۔ شایدان خرافات نے آپلوگوں کی شمع خراشی کی ہو ....؟!وہ الیمی باتیں کہ حضرت امیرالمومنین اللی کا ایک مسئلہ کاعلم نہیں تھا اور انہوں جناب مقداد سے کہا کہ حضرت رسول اکرم ملتی الم میں سے دریافت کروں ان لوگوں کی مراد میہ ہے کہ (نعوذ بالله من ذلك ) امام علائلاً أيين اور ديگران كے مسائل شريعي جهي نهيں جانتے ا گویا نہیں ہے بھی نہیں معلوم ہے کہ اس گفتار نایاک ہے معاشرہ میں ان کی اینی عزف و آبر وختم ہو جاتی ہے۔ ۔۔۔۔ ا گوہاوہ اس بات ہے بھی غافل ہیں کہ ایک نہ ایک دن خدا کا ہاتھ ظاہر ہوگا اوران کے سر پھوڑ دےگا ۔ اوران کے تمام باطل عقا ئد کوخاک میں ملاوے گا ۔ ۔۔۔۔! اگرامات السلام الدين مسله مقداد كوريع ياديگر ذرائع سے بابالمشافه پنجمبرا كرم طابع ياليم سے یوچیں تو اس کا بیمطلب ہر گر نہیں ہے کہ امالی اکا مسئلہ کاعلم نہیں ہے .... بلکہ لوگوں کو بیدورس دینامقصود ہے کہ ہمارے پاس جوعلوم بھی ہیں ہم نے نبی ا کرم طاق کیلیا ہم ہے یاد کیے ہیں۔ اوربیروایت بھی اہل سنت کی ہے اور سیج بخاری میں مذکور ہے اگر حضرت مجد طلخ اللِّنج نے شل کیا ۔۔۔۔ اور دیگران کوئی بات کہیں تواس کا مطلہ نہیں ہے کہ امالت اے کا نہیں ہے ا ما معلیقال کی مراد بیتنی که اگر کوئی شخص شسل کرے اور اس کے بدن کا کوئی حصہ خشک رہ گیا ہوتو ہمارےاوپرلازمنہیں کیاہے مطلع کریں . یا لوگوں کو خسل کر کے دکھانا مقصود ہے . ... کہ ہم بھی نہاتے ہیں اور تمہیں بھی

(دفع الريب عن علم الغيب 186 طہارت ونظافت کے لیے نہانا جاہیے ۔۔۔۔!! اورروایات صیح ثابت ہوتا ہے کہ اگرامام سائل سے موضوعات خارجیہ کے بارے میں سوال كرين تواس مين كوئى نه كوئى مصلحت ضرور ہوتى ہے .....!! شايد مورد سوال ديگران كويا د كرانا جائة ہيں ...! يا عام لوگوں كى تكاليف شرعيه كو ثابت كرناحات بين البيماكم في يملي بيان كرديات كسوال كرناعدم علم ير دلالت نہیں کرتا ہے... تجھی کھارسائلین کو کم امامت سے جواب دیتے تھے .... اس کی بھی کوئی نہ کوئی وجہ ضرورتھی .... اوران میں ایک وجہ بیتی کہ: ا الوگو!غورفکر کرو کہ خداوند عالم نے جمیں کتنے علوم اور قدرت عطا کی ہے... اس بات سے خدا کا لطف واحسان اور اپنا مقام و مرتبہ ظاہر کرنامقصود ہے۔ اور اپنے كرداروگفتارى حقانىت كوثابت كرناجا يتع بين

خلاصه

جو تکالیف شرعیہ خدا کی طرف سے لوگوں پر عائد کی گئی ہے ہیں ان کی دو

فتمين ہن...

اول خاصه:

(دفع الريب عن علم الغيب سسس

یہ وہ تکالیف خاصہ ہیں جوخدا کی طرف سے صحیفہ مخصوص میں حضرت رسول اکرم طلق کی تعلق اور آئمہ هدی علیہ ملک کا بالکل کوئی تعلق میں ہیں .... عام لوگوں سے ان کا بالکل کوئی تعلق مہیں ہے ۔ اور نہ ہی عامته الناس میں بیطافت ہے کہ اس تکلیف شرعی کو برداشت کرسکیں .... !! اور بیمورد ہماراموضوع گفتگونہیں ہے ....

## تكليف عامه:

اس کی چندشرا نظ میں .....

واضح رہے کہ مکلّف کے لیے عقل کا اعلیٰ درجہ مراز نہیں ہے بلکہ اتن عقل کی ضرورت ہے کہ وہ اچھائی اور برائی میں تمیز کرسکتا ہو ۔۔۔!!

جوعقل کامل انبیاء ومرسلین اور آئمہ صدی سیستا کے پاس ہے وہ عقل مکلف ہونے کی شرطنہیں ہے ۔ ....

۲ سے مکلف قدرت وتوانائی بھی رکھتا ہو۔۔۔ اگر کسی کے پاس قدرت وتوانائی نہیں ہے تاوی ہے تا است تکلیف شرعی ساقط ہوجاتی ہے۔۔۔۔ اور قدرت سے مراد قدرت عادی بشری ہے۔۔۔۔ اور اس سے مراد قدرت نبوت وامامت مراد نہیں ہے۔۔۔۔ بلکہ قدرت

رفع الريب عن علم الغيب .......

عادی ہے جو کہ ہرایک کے بس میں ہے۔۔۔

لیکن ان تمام موارد میں مراحل قدرت سے مراد قدرت عادی بشری ہے۔۔۔۔قدرت مام موارد میں مرافیس ہوتے یا مقام رسالت وامامت مراذبیں ہے۔۔۔ (اگریہ بات ہوتی تو یاب لوگ نبی ہوتے یا اگر نبی نہ ہوتے وان پر تکلیف شرعی واجب نہ ہوتی مشرجم)

یہی وجہ ہے کہ نبی طرح کا آئے ہے یاامام سیالٹنگانے اپنے اپنے زمانہ میں بطور کامل کفر کا خاتمہ نہیں کیا ہے یعنی لوگوں کوقدرت ، نبوت ، امامت کے ذریعے اسلام لانے پر مجبور نہیں کیا

بعض اوقات حدود شرعیه کو جاری نہیں کیا جا سکا ہے اور بعض اوقات قوانین مقدی اسلامیه کومعرض عمل میں نہیں لایا جاسکا ہے .....!! رفع الريب عن علم الغيب ......

مومن کوکفن دینا اور دفن کرنا واجب ہے۔ کیکن امام جعفر صادق میلائٹم اینے بچا حضرت زید کو اسباب ظاہری کے طور پر دفن نہیں کرسکے۔ اور آپ کابدن چارسال تک سولی رمعلق رہا ہے۔۔۔۔۔!!

وضومیں مباشرت واجب ہے یعنی انسان سی کی مدد کے بغیر خود وضو کر لے ..... اگر قدرت نہ ہوتو وجوب ساقط ہوجا تا ہے ....

شرطسوم: عموی شرائط میں سے تکلیف شرع کی ایک شرط علم ہے اور علم سے مرادعلم بشری سے حاصل ہوتا ہے ۔۔۔۔ مثلاً نجاست وطہارت ،حلیت وحرمت ،اثبات ماہ مبارک رمضان ،حقوق مسلمین ، جنایت

190) (دفع الريب عن علم الغيب وخیانت، میں علم، مكلّف کے لیے شرط ہے ۔ پس اگر كوئى عمومی طور براسباب بشرى ظاہری سے ملم حاصل ہوتو تھکم شرعی ثابت گا ورنہ ثابت نہیں ہوگا بلکہ ملم قیقی اور واقعی جو کہ نبی طلبی المام علائق کوخداوندعالم کی طرف سے ملتا ہے تو وہ تکلف شری کے لیے شرطنہیں ہے کیونکہ وہ لوگوں کے پاس نہیں ہوتا .... لہذا یہی وجیتھی کہ حضرت امام موسیٰ کاظم علائقہ قید میں طاہری طور پر غلام سے وقت کے بارے میں دریافت کرتے تھے .... فی الواقع تو آب علائل جائے تھے ....! حضرت صادق عليكم اينے غلام كوظا ہرى طور ير بھيج كريد معلوم كرتے تھے كہ خليفہ نے غیدی ہے ہانہیں کی ۔۔ ہماری بحث مکمل ہو چکی ہے اوریہاں پرہم واجب الااحتر امشخ محمر صفری (زرافشاں) کےاشعار فقل کرتے ہیں كى شوداى فروع صبح اميد ؟! أورتيرامنور چېره كبغيب ا..... ہماری امید کی منبح کبروش ہوگی ..... = वीम् मही ....?! كهبيا كشة يرجم توحيد كىشودىينم اى ولى خدا ٢ اے ولی خدا! میں بہ کب دیکھوں گا کہ تو حید کا پر جم علم اور بلند ہو چکا ہے 15 كي ثمر بخشدم نفال اميد در گلتان آرزوی رخت س میری آرزو کے چن میں کب بہارا نے گی تمریکے گا۔؟!

|       |             |               |                  |                          | <del></del>                 |               |
|-------|-------------|---------------|------------------|--------------------------|-----------------------------|---------------|
|       | 191)        |               | ****             | مرالغيب                  | يبعن عل                     | ح<br>دفع الر  |
|       |             |               |                  | ن ۶                      | رخسروان حجفال               | كيه باشن      |
|       |             | <u>?</u>      | منطے ہوئے ہیں    | ے کو چہ میں بد           | روان جہاں تیر۔              | همخسر         |
| ٠     |             | خميد          | فامت مازبار هجر  | <b>•</b>                 | وخواه مظلومان               | بي<br>نواى دا |
|       | !?····      | ری کب ملے گی  | ١٤٠٠ ييغوشخبر    | ہے آباد ہوگی۔            | ريدد نياكب تجھ ـ            | ۵۵            |
|       |             |               |                  |                          | جھان زنو آباد               |               |
| !     | <b>?.</b>   |               |                  |                          | خداکے علم سے                |               |
| ·     |             |               |                  |                          | امرخالق سيحان               |               |
| ۲ (   | رخميده ہوگئ |               |                  |                          | ائےمظلوموں۔                 |               |
|       |             |               |                  |                          |                             |               |
|       | -           | ن پرازغوغاست  | كز فراتش حمال    | <i>(</i> ), <sup>[</sup> | فبلهمراد كحإست              | بإربآل        |
| ر ہے  | راق کی وج   | ہے کہ جس کے ف | ي كا قبله كهاب ـ | لم! وه مرادوا            | الے خداوندعا                | <br>          |
|       |             |               |                  |                          | عالم ميں شور وغو            |               |
|       |             | لمحو صفاست    | آنكه كانوكھرو    | ن                        | ز حجاب غيب بروا             | کی شودان      |
| !?    | ئےک         | ب ظاہر ہوں۔   | ابغيب سيرك       | مفاکے پیکر ،حج           | مبر ، محبت کے وہ            | 9             |
|       |             | وجوداو برياست |                  |                          | آبدآن بلندمقا <sup>.</sup>  |               |
|       |             |               |                  | †                        | وه کب ظاهر مو               |               |
|       | •           |               | وآ عکهورول رس    |                          | ام جأن فاطمعها <sup>.</sup> |               |
| اسرور | م کے دل کا  |               |                  |                          | وه فاطمه زهرا               |               |
|       |             |               |                  |                          |                             |               |

ردفع الريب عن علم الغيب 192 اوران آئگھوں کی ٹھنڈک ہیں .....؟! جحت ذات ق كەبعدنىي وچون علی برهمه جهان مولی است ١٢ ..... وه حضرت رسول اكرم طلع آليم على عليك كل عليك كالمرح سب ك ما لک ومولی ہیں آتكدار ماسوى بود برتز وانكه برجان مازامااولی است ۱۳۰۰۰۰۰۰ وہ ہم سے الگ اور برتر ہیں اور ہماری جانوں پرہم سے زیادہ حق تصرف ر کھتے ہیں .... رکے بین است اور ازرفشان ) عبر کل من علیها فان آئکہ گوید هماره (زرفشان) سما ..... زرافشال ہمیشہ کہنا ہے کہ وجہ ذوالحلال کے ہرغلاوہ ہرشکی فناہونے والی ہے

ردفع الريب عن علم الغيب .....

## التماس دعا

تمام مونین کی خدمت میں التماس ہے کہ سیدس بخش گردیزی، سیدعبد گردیزی، موسی مدرس باب العلوم، سیدزمرد حسین گردیزی، سیدعبد الجلیل شاہ گردیزی، سیدالطاف حسین گردیزی، سیدمحد نواز شاہ گردیزی، اوران برگواروں کی اولاد کے ایصال تو اب کے لئے ایک مرتبہ درود شریف تلاوت فرمائیں مولا کے کا کات علیلیم آپ کو جزائے خیردے۔

منجانب:سید محد گرویزی

· jabir abbasoyahoo com